
        
            
                
            
        

    


 









Hội tập Kinh:  Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 

Chủ giảng: Lão pháp sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 



 





THUYẾT GIẢNG 

PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM  

THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH  

 

TẬP 4  

(VCD 31-VCD 40) 









Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 





NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 

 

 





 

 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





MỤC LỤC 

 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH ................................................... 13 

(VCD 031) ..................................................................................... 13 

PHẨM THỨ NHẤT: PHÁP HỘI THÁNH CHÚNG .................... 13 

CHÁNH KINH: “Dĩ định huệ lực, hàng phục ma oán” ............. 13 

Một là chữ:  “Ma”  là gì? ..................................................... 13 

Loại thứ nhất là “Ngũ ấm ma”. ....................................... 14 

Loại thứ hai là “Phiền não ma”. ...................................... 17 

Loại thứ ba là “Tử ma”. .................................................. 17 

Loại thứ tư là “Thiên Ma”. .............................................. 23 

Hai là chữ:  “Oán”  là gì? ..................................................... 24 

Hàng phục Ngũ ấm có mấy loại? ........................................ 25 

Thứ nhất: Thân thể khoẻ mạnh không bị bệnh................ 25 

Thứ hai: Dung mạo không dễ bị suy già. ........................ 26 

Trong ma oán, phiền não nhất là nhân sự. ...................... 28 

CHÁNH KINH: “Đắc vi diệu pháp, thành tối chánh giác” ....... 33 

Tướng thứ 6:  “Đắc vi diệu pháp, thành tối chánh giác”  ...... 34 

 

(VCD 032) ..................................................................................... 36 

“Cảm”  của chúng sanh có hai loại. ................................ 48 

Thứ nhất: Có cái cảm rõ ràng gọi hiển cầu. ............. 48 

Thứ hai: Có cái cảm âm thầm, gọi cầu âm thầm. .... 48 

3 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



“Ứng”  của Phật cũng có hai loại. ................................... 48 

Thứ nhất: Có hiển ứng. ................................................ 48 

Thứ hai: Có minh ứng. ................................................ 49 

CHÁNH  KINH:  “Thiên  nhân  quy  ngưỡng,  thỉnh  chuyển  pháp 

luân” ........................................................................................... 49 

Tướng  thứ  7:   Thiên  nhân  quy  ngưỡng,  thỉnh  chuyển  pháp 

 luân. ........................................................................................ 49 

Thứ nhất:  “Thiên nhân quy ngưỡng”  ................................. 49 

Thứ hai:  “Thỉnh chuyển pháp luân”  ................................... 50 

Ý nghĩa của chữ “Vạn” là gì? ......................................... 51 

Ý nghĩa của “Hoa sen” là gì? .......................................... 52 

Ý nghĩa của “Bánh xe” là gì? .......................................... 52 

CHÁNH KINH: “Thường dĩ pháp âm, giác chư thế gian” ........ 56 

Thứ nhất:  “Thường dĩ pháp âm”  ........................................... 56 

Thứ hai:  “Giác chư thế gian”  ................................................ 58 

Loại thứ nhất là “Hữu tình chúng sanh”. ............................ 58 

Loại thứ hai là “Khí thế gian chủ”. ..................................... 58 

Loại thứ ba là: “Trí chánh giác thế gian chủ”. .................... 59 

 

(VCD 033) ..................................................................................... 61 

Một là: Cái gì là “Thường” ? .............................................. 61 

Hai là: Cái gì gọi là “Pháp âm” ? ....................................... 61 

 “Pháp”  là gì? .................................................................. 62 

 “Âm”  là gì? ..................................................................... 66 

4 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ba là: “Giác chư thế gian” . ............................................... 67 

“Giác” .............................................................................. 67 

“Thế gian” ....................................................................... 67 

Cái gì gọi là đồng sanh? .............................................. 69 

Cái gì gọi là dị sanh? ................................................... 69 

CHÁNH  KINH:  “Phá  phiền  não  thành,  hoại  chư  dục  trạm,  tẩy 

trạc cấu uế, hiển minh thanh bạch” ............................................ 73 

Thứ nhất:  Phá thành phiền não ............................................ 73 

“Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”. .................................. 74 

Chữ: “Thành” .................................................................. 80 

 

(VCD 034) ..................................................................................... 81 

Thứ hai:  “Hoại chư dục trạm”  .............................................. 83 

Chữ: “Trạm” ....................................................................... 83 

Thứ ba:  “Tẩy trạc cấu uế”  ..................................................... 92 

Thứ tư:  “Hiển minh thanh bạch”  ......................................... 98 

 

(VCD 035) ................................................................................... 105 

CHÁNH KINH: “Điều chúng sanh, tuyên diệu lý, trữ công đức, 

thị phước điền, dĩ chư pháp lạc, cứu liệu tam khổ” ................. 105 

Có ba loại khổ lớn. ............................................................ 105 

Thứ nhất là “Khổ khổ”  .  ................................................. 105 

Thứ hai là “Hoại khổ”. .................................................. 106 

Thứ ba là “Hành khổ”. .................................................. 106 

5 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Thứ nhất:  “Điều chúng sanh, tuyên diệu lý”  ...................... 110 

Pháp tắc tự nhiên là gì? ..................................................... 111 

“Sát na” là gì? ................................................................... 112 

Vậy chân thật “Ta” là gì vậy? ........................................... 119 

Thứ hai:  “Trữ công đức”  ..................................................... 124 

 

(VCD 036) ................................................................................... 128 

Thứ ba:  “Thị phước điền”  ................................................... 130 

Loại thứ nhất gọi là  “Bi điền” . .................................. 131 

Loại thứ hai gọi là  “Ân điền” . ................................... 132 

Loại thứ ba là  “Đức điền” . ........................................ 134 

Thứ tư:  “Dĩ chư pháp dược, cứu liệu tam khổ”  ................. 141 

“Tâm không ác niệm”. .................................................. 147 

“Ý không tà tư”. ............................................................ 147 

“Tai không nghe lời ác”. ............................................... 148 

“Miệng không nói lời ác”. ............................................. 148 

“Thân không tà hạnh”. .................................................. 149 

 

(VCD 037) ................................................................................... 151 

CHÁNH KINH: “Thăng quán đảnh giai, thọ bồ đề ký, vi giáo Bồ 

Tát, tác A Xà Lê, thường tập tương ưng, vô biên chư hạnh, thành 

thục Bồ Tát, vô biên thiện căn, vô lượng chư Phật, hàm cộng hộ 

niệm” ........................................................................................ 151 

Thứ nhất:  “Thăng quán đảnh giai”  .................................... 153 

6 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đệ tử thật của Di Đà phải làm thế nào? ............................ 165 

Thứ hai:  “Thọ bồ đề ký”  ...................................................... 166 

Thứ ba:  “Vi giáo Bồ tát, tác A xà lê”  .................................. 166 

Một là “Thị giáo”. ............................................................. 167 

Hai là “Tác A Xà Lê”. ...................................................... 167 

Thứ tư:  “Thường tập tương ưng, vô biên chư hạnh”  [Thường 

tập tương ưng, vô biên các hạnh] ......................................... 174 

 

(VCD 038) ................................................................................... 175 

Ngũ Khoa Tịnh Độ.  ......................................................... 176 

Khóa mục thứ nhất: Tam phước .................................. 177 

Thứ nhất:  Phước trời, người.  .................................... 177 

Thứ hai:  Phước Nhị thừa (Thanh văn, Duyên giác). 177 

“Thọ trì tam quy” ................................................... 178 

Thứ ba:  Phước hàng Bồ Tát.  .................................... 179 

Một là Phát tâm bồ đề. ........................................... 180 

Hai là Tin sâu nhân quả. ........................................ 180 

Ba là Đọc tụng đại thừa. ........................................ 182 

Bốn là Khuyến tấn hành giả. .................................. 182 

Khoá mục thứ hai: “Lục hòa”  ...................................... 183 

Điều thứ nhất: Kiến hòa đồng giải............................. 183 

Điều thứ hai: “Giới hòa đồng tu” .............................. 184 

Điều thứ ba: Thân hòa đồng trụ ................................. 186 

Điều thứ tư: “Khẩu hòa vô tranh” ............................. 187 

7 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Điều thứ năm: “Ý hòa đồng giải” .............................. 187 

Điều thứ sáu: “Lợi hòa đồng huân” ........................... 188 

Khóa mục thứ ba: Tam học .......................................... 189 

Khóa mục thứ tư: Lục độ .............................................. 189 

Khóa mục sau cùng: “Phổ Hiền Bồ Tát thập nguyện” 189 

Thứ  năm:   “Thành  thục  Bồ  tát,  vô  biên  thiện  căn”   [Thành 

thục vô số, căn lành Bồ Tát] ................................................. 190 

“Thiện căn” là gì? ............................................................. 191 

Ý nghĩa của “Thành thục”? ............................................... 192 

Thứ sáu:  “Vô lượng chư Phật, hàm cộng hộ niệm”  [Được vô 

lượng Phật, đồng nhau hộ niệm]........................................... 193 

CHÁNH  KINH:  “Chư  Phật  sát  trung,  giai  năng  thị  hiện.  Thí 

thiện  huyễn  sư,  hiện  chúng  vị  tướng,  ư  bỉ  tướng  trung,  thập  vô 

khả đắc, thượng chư Bồ Tát diệc phụng như thị.” ................... 195 

Thứ  nhất:   “Chư  Phật  sát  trung,  giai  năng  thị  hiện”   [Trong 

các cõi Phật, đều hay thị hiện] .............................................. 196 

Một là “Chư Phật sát trung” [Trong các cõi Phật]. ........... 196 

Hai là “Giai năng thị hiện” [Đều hay thị hiện]. ................ 196 

 

(VCD 039) ................................................................................... 201 

“Thị tướng vô đắc” là gì? .................................................. 202 

Câu phía trước:  “Chư Phật sát trung, giai năng thị hiện”  . 202 

Một là “Chư Phật sát trung”.............................................. 202 

Hai là “Giai năng thị hiện”. .............................................. 208 

8 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ hai:  “Thí thiện huyễn sư”  ............................................ 210 

Thứ ba:  “Hiện chúng dị tướng”  .......................................... 210 

Thứ tư:  “Ư bỉ tướng trung, thật vô khả đắc”  ...................... 212 

Vì sao nói “Tướng là hư vọng, tánh là không tịch”? ........ 213 

Thứ năm:  “Thử chư Bồ Tát, diệc phục như thị”  ................ 217 

CHÁNH KINH: “Thông chư pháp tánh, đạt chúng sanh tướng”218 

Thứ nhất:  “Thông chư pháp tánh”  ..................................... 218 

Thứ hai:  “Đạt chúng sanh tướng”  ...................................... 220 

Chúng sanh tướng là gì? ............................................ 220 

Hậu đắc trí là gì? ........................................................ 220 

“Nhất thiết trí” là nói gì vậy? .................................... 221 

Đạo chủng trí là gì? ................................................... 221 

CHÁNH KINH: “Cúng dường chư Phật, khai đạo quần sanh” 223 

 

(VCD 040) ................................................................................... 224 

Thứ nhất:  “Cúng dường chư Phật”   ................................... 225 

Thứ hai:  “Khai đạo quần sanh”  .......................................... 228 

CHÁNH KINH: “Hoá hiện kỳ thân, do như điện quang, liệt ma 

kiến võng, giải chư triền phược” .............................................. 234 

Thứ nhất:  “Hoá hiện kỳ thân, do như điện quang”  ........... 234 

Một là “Hoá hiện kỳ thân”. ............................................... 234 

Hai là “Do như điện quang”.............................................. 234 

Thứ hai:  “Liệt ma kiến võng, giải chư triền phược”  .......... 237 

Chú giải: ....................................................................................... 247 

9 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



 

10 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





 

 

 

KHAI KINH KỆ 

Phật pháp cao siêu rất thẳm sâu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu. 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT! (3 lần)

11 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 





 

 

 

 

 

 

 

12 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(tiếp theo) 

 

(VCD 031) 

 

PHẨM THỨ NHẤT 

PHÁP HỘI THÁNH CHÚNG 

(tiếp theo) 

CHÁNH  KINH:  “Dĩ  định  huệ  lực,  hàng  phục  ma 

oán” (tiếp theo) 

 [Dịch  nghĩa:  Dùng  sức  Định  Huệ  hàng  phục  ma 

 oán] (tiếp theo) 

  Một là chữ: “Ma” là gì? (tiếp theo) 

“Ma” là “dày vò”, nếu như chúng ta xem thấy 

quyển kinh viết tay vào thời trước rất xa xưa, thời nhà 

Đường, cái chữ “Ma” này kinh điển xưa vẫn là dùng 

cái  chữ  ma  của  “Chiết  ma”,  phía  dưới  là  bộ  thạch, 

chữ thạch, đem bộ thạch này đổi thành một chữ ma. 

Tương  truyền  là  do  Vua  Lương  Võ  Đế  thay  đổi, 

Lương Võ Đế nói dày vò quá đáng sợ, cho nên đem 

cái chữ thạch đổi thành một chữ quỷ. 

Trong Phật pháp nói ma đều là nói phiền não, 

trong “Kinh Bát Đại Nhân Giác” Phật nói cho chúng 

ta nghe có bốn loại ma. 

13 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



 Loại thứ nhất là “Ngũ ấm ma” . 

Ngũ ấm chính là cái thân thể này của chúng ta. 

Phật nói không hề sai, bạn có cái thân thể này, thì bạn 

phải  chịu  rất  nhiều  sự  dày  vò.  Có  thân  thể  đương 

nhiên  còn  có  tâm  lý,  thân  và  tâm  hai  bộ  phận  này, 

Phật nói cho chúng ta nghe, thân có khổ sướng, tâm 

có vui buồn. Mọi người đều biết thân khổ là sự dày 

vò,  lo  buồn  trong  tâm  cũng  là  sự  dày  vò,  nhưng  lại 

không  biết  được  cái  ưa  thích  trong  tâm  cái  vui  của 

thân này cũng  là sự dày vò. Vì sao vậy? Hưởng thụ 

tâm  lý  bình  thường  là  thanh  tịnh,  là  bình  lặng,  còn 

như  hỉ,  nộ,  ai,  lạc  đều  làm  cho  bạn  không  có  được 

bình lặng, trong lòng khởi lên sóng động, đó chính là 

sự dày vò. 

Ngũ  ấm  ma  là  “Sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức”, 

bất  cứ  chúng  sanh  nào  đều  không  thể  tránh  khỏi. 

Chúng ta nhận là thân ngũ ấm, cho nên phàm phu cao 

cấp họ thông minh, như Phu Tử đã từng nói:  “Ta có 

 đại hoạn vì ta có thân” . Ông còn nói:  “Ta có mối lo 

 rất  lớn,  là  gì  vậy?  Bởi  vì  ta  có  cái  thân  này”.   Đó 

chính là một người rất thông minh. 

Thế nên người thông minh nhất đẳng họ không 

muốn mình có thân, có thể làm được hay không? Có 

thể! Ai có thể? Ở trong Phật pháp đó là người tu học 

có  công  phu  tương  đối.  Phật  kinh  nói  ba  cõi  sáu 

đường, có dục giới, có sắc giới, có vô sắc giới. Dục 

14 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giới,  sắc  giới  đều  có  thân  thể,  hay  nói  cách  khác, 

không  thể  nào  tránh  khỏi  được  cái  khổ  này.  Thiên 

nhân của vô sắc giới không có thân, họ biết được cái 

thân là gốc khổ, thân là tích chứa, thân là đại  hoạn, 

cho nên họ không cần thân, thiên nhân tầng trời thứ 

tư vô sắc giới không có thân tướng, chúng ta gọi họ là 

“linh giới”, đó là cao cấp nhất trong phàm phu. Họ có 

được xem là giác  ngộ không? Được!  Không thể nói 

họ không giác ngộ. Thế nhưng  các vị  phải  nên biết, 

họ không phải “Chánh giác”. 

Trong Phật pháp chúng ta gọi giác ngộ là chánh 

giác. Chữ “Chánh”, bảng hiệu này chỉ riêng nhà Phật 

có, người thế gian  tuy giác, nhưng họ không chánh. 

Chúng ta xem từ người trời tứ không, thì rất rõ ràng, 

có thể nhìn thấy ra được. 

Vậy  không  cần  cái  thân  này  có  thể  giải  quyết 

được vấn đề hay không? Vẫn là không thể giải quyết 

được  vấn  đề,  cho  dù  sanh  đến  Phi  tưởng  phi  phi 

tưởng  thiên,  tuổi  thọ  tám  vạn  đại  kiếp,  tám  vạn  đại 

kiếp vẫn là có hạn, có kỳ hạn, tám vạn đại kiếp đến 

rồi, họ liền phải đoạ lạc. Trong ngạn ngữ thường nói: 

“Leo càng cao té càng nặng”, họ vừa đoạ thì liền đọa 

vào trong địa ngục, hơn nữa tuyệt  đại  đa số đọa lạc 

trong  Vô  Gián  Địa  Ngục,  đọa  vào  đó không  phải  là 

không  có  nguyên  nhân,  không  phải  vô  cớ.  Những 

người  này  đều  là  người  tu  hành,  vì  người  không  tu 

hành không thể đến được cảnh giới cao đến như vậy. 

15 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Họ tu đến được cảnh giới này, họ liền cho rằng chính 

mình đã thành Phật, cho rằng chính mình chứng được 

đại Niết Bàn. Niết Bàn là không sanh không diệt, đó 

là thật không phải là giả, nhưng họ đem trời Tứ thiền, 

Trời  Vô  tưởng,  Tứ  không  Thiên  tưởng  lầm  là  Niết 

Bàn. Đó là sai lầm, ngộ nhận, lỗi lầm là chính ở họ, 

quyết không phải là do Phật, Bồ Tát. Phật, Bồ Tát ở 

trong  kinh  điển,  nói  được  rất  tường tận,  rất  rõ  ràng, 

chúng ta không thể hiểu lầm cái ý này. 

Dày vò của ngũ ấm là mỗi một người chúng ta 

không thể tránh khỏi, cho dù là Phật Bồ Tát ứng hoá 

ở  trong  sáu  cõi,  chư  Phật  Bồ  Tát  ứng  hoá  mà  đến, 

hiện  ra cái  thân tướng cũng là thân ngũ ấm, loại  thị 

hiện  này  chính  là  “Hoa  Nghiêm”  đã  nói  ra   “Thay 

 chúng sanh chịu khổ” . 

Vậy chúng ta muốn hỏi, những vị Phật Bồ Tát 

này, thị hiện mang thân ngũ ấm này có phải chịu khổ 

hay  không?  Ở  trên hình  tướng  mà  nói  họ  cũng  phải 

chịu khổ, thế nhưng  trên thực tế các  Ngài không hề 

có khổ, đó là chư Phật Bồ Tát ứng hoá ở thế gian này 

của chúng ta, hoàn toàn khác với chúng ta khi chúng 

ta đến thế gian này. Chúng ta thấy trên hình tướng, ăn 

mặc  đi  đứng  đời  sống  của  các  Ngài  không  hề  khác 

với chúng ta, phàm phu chúng ta cũng có khổ có vui, 

các  Ngài  cũng  có  khổ  có  vui,  nhưng  là  biểu  diễn  ở 

bên  ngoài,  còn  trên  thực  tế  tâm  của  các  Ngài  vĩnh 

16 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



viễn là thanh tịnh, quyết định không có khổ, không có 

khổ phải làm ra dáng vẻ khổ để cho phàm phu chúng 

ta xem, để phàm phu chúng ta xem thấy hình tượng 

của các Ngài để có được sự giác ngộ. Mục đích của 

Ngài là để hoá độ chúng sanh, là đến thị hiện, không 

phải chân thật đang chịu khổ, việc này chúng ta phải 

nên biết. 

 Loại thứ hai là “Phiền não ma” . 

Ngoài  ngũ  ấm  ma  ra,  Phật  nói  với  chúng  ta 

“Phiền não là ma”. Phiền não quá nhiều, vô lượng vô 

biên, phiền não dày vò chúng ta. Trong phiền não bao 

gồm cả thất tình1 ngũ dục2, phạm vi rất rộng. 

 Loại thứ ba là “Tử ma” . 

“Tử  ma”  là  nói  sanh  tử  dày  vò,  đây  cũng  là 

chúng sanh chưa ra khỏi sáu cõi, không cách gì tránh 

khỏi. Có sanh nhất định có tử, sau khi chết họ lại đi 

đầu thai, tuyệt đối không thể nói chết rồi là hết. Nếu 

như  chết  rồi  là  hết  thì  chúng  ta  không  cần  phải  học 

bất cứ thứ gì, chúng ta cũng không cần phải khổ cực 

để tu hành? Vì cũng dùng không được. 

Thực  tế  ra  mà  nói  tình  huống  này  xin  nói  với 

các  vị,  nhất  định  không  phải  hết,  chết  rồi  thì  không 

phải là hết, đây là thật không phải là giả. Các vị tỉ mỉ 

mà đọc Kinh Địa Tạng, chúng ta gần đây cũng đang 

17 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



giảng kinh Địa Tạng, bạn mới biết được cái chết này 

thật  là  đáng  sợ.  Chết,  cái  sự  việc  này  tuyệt  nhiên 

không  đáng  sợ,  nhưng  sau  khi  chết  thì  phiền  phức 

thật  to  lớn,  tùy  nghiệp  thọ  báo.  Chúng  ta  thử  nghĩ 

xem  ngay  trong  một  đời  này  của  chúng  ta,  quá  khứ 

đời  đời  kiếp  kiếp  đã  tạo  ra  nghiệp  gì?  Tạo  nghiệp 

thiện,  nhất  định  có quả  báo  của  ba  đường  thiện,  tạo 

nghiệp ác, nhất định có quả báo của ba đường ác. Ba 

đường ác thật đáng sợ, chúng ta rất dễ dàng đọa lạc, 

thoát ra là việc vô cùng khó khăn. Ngay chỗ này Phật 

dạy cho chúng ta một khái niệm cơ bản, phương pháp 

tu học cơ bản  “Năm giới, Mười thiện” , đó là pháp cơ 

bản.  Hai  điều  này  trong   “Tam  phước”  của   “Quán 

 Kinh”  xếp ở phước thứ nhất. 

Mười thiện gồm thân ba, khẩu bốn, ý ba: “Thân 

ba” là không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm 

(đối  với  đồng  tu  tại  gia).  “Khẩu  bốn”  là  không  nói 

dối,  không  nói  hai  chiều,  không  nói  ác  khẩu,  không 

nói thêu dệt. “Ý ba” là không tham, không sân, không 

si.  Vậy  chúng  ta  hãy  thử  nghĩ  lại  chúng  ta  ở  ngay 

trong  một  đời  này,  mười  điều  này  đã  làm  được  bao 

nhiêu? Đó là Phật pháp nói ra pháp cơ bản cho chúng 

ta, nếu mười điều thiện này bạn có thể làm được năm 

giới  (đương  nhiên  là  5  giới  nay  đã  bao  gồm  trong 

mười thiện) bạn mới có thể có lại được thân người. 

Như  vậy  có  thể  thấy  con  người  sau  khi  chết 

muốn  được  lại  thân  người  thật  khó.  Bạn  phải  làm 

18 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



được  mười  điều  này,  phải  làm  đến  được  tiêu  chuẩn 

nào?  Nếu  là  lấy  điểm  số  để  nói,  nhất  định  phải  đạt 

đến 80 điểm, mới có thể nắm chắc được đời sau được 

thân người. Còn như bạn nói tôi làm đến được phân 

nửa, phân nửa thì không đáng tin, không nắm vững, 

chí phải có thể làm đến được 70 điểm trở lên, mới có 

thể  có  lại  được  thân  người.  Nếu  như  làm  đến  được 

100%, có thể làm được tròn đầy, vậy thì chúc mừng 

bạn, quả báo của bạn không ở nhân gian, bạn ở trên 

trời hưởng phước, phước báo trên trời lớn hơn nhiều 

so  với  nhân  gian.  Đó  là  Phật  dạy  pháp  tắc  căn  bản 

cho  chúng  ta,  chúng  ta  nhất  định  không  thể  xem 

thường. 

Ngược  lại  với  mười  thiện  chính  là  mười  ác. 

Mười ác chính là “thân” tạo ra sát, đạo, dâm; “miệng” 

nói dối, nói hai chiều, thêu dệt, ác khẩu; “ý” Tham-

Sân-Si, cái phiền phức này thì lớn. Tạo ra  mười loại 

ác  nghiệp  này,  nhẹ  thì  ngạ  quỷ,  súc  sanh  hai  đường 

này, nặng thì đọa vào địa ngục. 

Chúng  ta  không  nên  đi  soi  xét  người  khác, 

chính mình phải cố gắng mà phản tỉnh, soi xét kiểm 

điểm chính chúng ta, mỗi ngày từ sớm đến tối, từ đầu 

tháng đến cuối tháng ba mươi ngày, xem chúng ta rốt 

cuộc  làm  mười  thiện  nhiều,  hay  là  tạo  ra  mười  ác 

nhiều, rốt cuộc là sức mạnh nghiệp thiện mạnh, hay 

là  sức  mạnh  ác  nghiệp  mạnh?  Người  tu  hành  phải 

phản tỉnh từng giờ, kiểm điểm từng giờ. Thân người 

19 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



khó được mà dễ mất, thân người rất dễ bị mất đi, sau 

khi mất đi rồi chúng ta phải làm sao? Việc này không 

thể  không  suy  nghĩ  đến.  Cho  nên  Phật  ở  trong  kinh 

điển  một  mực  khuyên  bảo  chúng  ta,  phải  trân  trọng 

sức  khoẻ  thân  thể  hiện  tại,  tất  cả  điều  kiện  đều  đầy 

đủ, phải chăm chỉ nỗ lực mà tu học. 

Cho nên đó là tử ma, phiền phức rất lớn, cả đời 

này  của  chúng  ta  tu  hành  có  tu  được  tốt  hơn,  có  tu 

được công phu tốt hơn, nhưng sau khi chết rồi, thì đời 

sau  cũng  xem  là  không  tệ,  có  công  phu  thì  đời  sau 

được thân người. Khi được thân người, khi phải nhập 

thai,  thì  công  phu đời  trước  đã  tu  thảy  đều  tiêu  hết, 

quên hết sạch trơn, ngay đời này phải bắt đầu lại từ 

đầu,  đó  gọi  là  dày  vò.  Không  thể  đời  đời  kiếp  kiếp 

tiếp nối mà làm, vừa gián đoạn thì chí ít phải đoạn hết 

20 năm, đó là bị  mê khi  trải qua “Cách ấm”, bạn bị 

quên hết sạch trơn, cho nên thế gian tu hành khó. Vì 

sao Phật nói phải mất ba A Tăng Kỳ kiếp, vô lượng 

kiếp? Đạo lý chính ngay chỗ này. Nếu như tu học của 

chúng  ta,  quả  như  có  thể  giữ  được  không  cho  gián 

đoạn,  không  thoái  chuyển,  thì  một  phàm  phu  thành 

Phật  làm  gì  phải  thời  gian  dài  đến  như  vậy?  Không 

cần thiết mất thời gian đến như vậy, nhưng mất nhiều 

thời gian đến như vậy chính là do ở trong sáu cõi thời 

gian  thoái chuyển quá dài: Nếu như vừa đọa đến ác 

đạo, tuổi thọ trong địa ngục rất dài, trên kinh đều nói 

vô  số  kiếp,  ngay  trong  thời  gian  dài  đến  như  vậy 

20 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không  nghe  được  Phật  pháp;  Nếu  sanh  về  trời  cõi 

Dục giới còn xem được tốt một chút; Nhưng ở từ trên 

Sắc giới trở lên tu cũng không dễ, vì sao? Vì phước 

báo quá lớn, nên chỉ mải lo hưởng phước, xem nhẹ đi 

việc  tu  hành.  Đây  chính  là  nói:  “Giàu  sang  học  đạo 

khó”, khiến chúng ta nghĩ ngay đến sanh tử đại sự, tử 

ma rất phiền phức. 

Nếu như ngay trong một đời này của chúng ta 

nếu  không  muốn  chết  thì  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ” 

chính là dạy cho chúng ta “Vô lượng thọ”. Bạn y theo 

cái pháp môn này mà tu học, ngay trong một đời này 

bạn  quyết  định  không  chết.  Cho  nên  pháp  môn  này 

trong lúc chúng ta giảng giải đã nói rất nhiều lần, tôi 

nói đều là nói lời thật không phải lời giả, mỗi giờ mỗi 

phút  đều  khuyên  bảo  mọi  người,  cái  pháp  môn  này 

không già, không bệnh, không chết. Đáng tiếc người 

tin thật quá ít, đúng như chư Phật đã nói “Pháp khó 

tin”, chân thật khó tin. 

Nghe  đến  đây  chắc  có  lẽ  có  người  muốn  hỏi: 

“Bạn nói không chết, chúng tôi thấy người niệm Phật 

chết cũng không ít, thì sao lại gọi là pháp môn không 

chết chứ?” 

Kỳ thật người niệm Phật không chết, mà họ đi 

đến Thế Giới Cực Lạc, họ vứt bỏ đi cái thân thể này, 

không  cần  cái  thân  này  nữa,  khi  họ  ra  đi  rõ  ràng 

tường  tận,  thông  suốt  thấu  đáo,  khi  lâm  chung  Phật 

21 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



đến  rước,  không  có  đau  khổ,  hoan  hỉ  vui  vẻ  mà  đi 

theo Phật. Sau khi xả bỏ cái thân này, đến Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc, cái thân mới đó của họ giống y 

như thân của A Di Đà Phật, sắc thân tử ma vàng thật. 

Ở  trên  kinh  Phật  nói  với  chúng  ta   “Đầy  đủ  32 

 tướng” , đó là tuỳ thuận phàm phu chúng ta mà nói. 

Trên thực tế không phải như vậy, trên thực tế thân có 

vô lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp, đến Thế 

Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  mãi  mãi  không  còn  già 

nữa, vĩnh viễn sẽ không bị bệnh, tất cả mọi sự mong 

cầu là tuỳ tâm sở nguyện, chân thật là  “Tâm tưởng sự 

 thành” , bạn nói xem ở nơi đó tốt đến dường nào. 

Chúng  ta  hãy  so  người  đại  phú  đại  quý  ở  thế 

gian  này  với  người  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc, 

mức thấp nhất là người cõi Phàm Thánh Đồng Cư Độ 

hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  cũng  không  thể  so  được. 

Chẳng  những  người  phú  quý  ở  nhân  gian  chúng  ta 

không thể so sánh, trên kinh nói với chúng ta cho dù 

là  người  trên  trời,  mà  Trung  Quốc  chúng  ta  gọi  là 

Ngọc Hoàng Đại  Đế, ở nơi đó cũng không thể sánh 

vào  đâu,  mới  là  tầng  trời  thứ  hai  cõi  Dục  giới,  trời 

Đao Lợi, là chủ Đại Phạm Thiên Vương cũng không 

thể sánh được với phước báo của người hạ hạ phẩm 

vãng sanh Thế Giới Tây Phương Cực Lạc. 

Cho  nên  nếu  các  vị  muốn  chân  thật  hưởng 

phước báo lớn, phải thường hay nghĩ đến nơi nào là 

chỗ  chúng  ta  quay  về.  Ở  thời  đại  hiện  tại  này  của 

22 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng ta, cái thời đại tai nạn triền miên, nhất là người 

trung niên trở lên sau khi già rồi thì phải làm sao? Đi 

đến nơi nào? Ở nơi đây Lý cư sĩ phát khởi muốn xây 

dựng thôn Di Đà, cái thôn Di Đà này, đó là chỗ quay 

về hiện tại của chúng ta. Hôm nay ông đem biên bản 

hội  nghị  cho  tôi  xem,  đại  hội  Cư  Sĩ  Lâm  đã  thông 

qua. Một người thông minh, một người giác ngộ, đến 

nơi  nào  thì  tốt  nhất?  Thôn  Di  Đà!  Đến  Thôn  Di  Đà 

tương  lai  nhất  định  thấy  được  A  Di  Đà  Phật,  nhất 

định  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  cả  đời  này  của  chúng  ta 

không  hề  luống  qua,  vô  lượng  kiếp  đến  nay  là  cơ 

duyên  hy  hữu  khó  gặp.  Chúng  ta  ở  ngay  trong  đời 

này xem là đã đợi được, không chỉ là đại sự một đời, 

đời  đời  kiếp  kiếp  vô  lượng  đến  nay,  chúng  ta  phải 

nghĩ đến cái việc lớn này. Cho nên chết là sự dày vò. 

 Loại thứ tư là “Thiên Ma” . 

Trong kinh Phật nói cho chúng ta Thiên ma là 

Ma  Vương  Ba  Tuần.  Bốn  loại  ma  chướng  này,  bạn 

thấy ba loại trước đều là tự thân chúng ta đầy đủ, ngũ 

ấm  là  tự  thân  ta,  phiền  não  cũng  là  tự  thân,  sanh  tử 

vẫn là tự thân, chỉ có một loại là bên ngoài, loại ma 

bên ngoài này rốt cuộc là gì? 

Nếu chúng ta dùng lời hiện đại mà nói thì mọi 

người  dễ  hiểu,  hiện  tại  thế  giới  muôn  màu  ở  bên 

ngoài,  tất  cả  người  sự  vật,  bạn  thấy  được,  bạn  nghe 

được, bạn tiếp xúc được, tất thảy đều đang mê hoặc 

23 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



bạn, đó chính là ma, làm cho thân tâm của bạn, vĩnh 

viễn không được an bình. Do đây có thể biết cái ma 

này  chính  là  trong  có  phiền  não,  ngoài  có  mê  hoặc, 

bạn làm sao có thể chịu nổi chứ? Đó là ý nghĩa của 

ma. Đơn giản mà giới thiệu với các vị đến đây. Phía 

sau nói chữ “Oán”. 

 Hai là chữ: “Oán” là gì?  

Oan gia đối đầu. Trong oan gia có hai loại, một 

loại  gọi  là  hoan  hỉ  oan  gia,  đó  cũng  là  những  việc 

phiền phức. Không chỉ nói oan gia là ngày ngày chọc 

bạn sanh phiền não, mà còn ngày ngày làm cho bạn 

hoan hỉ cũng là oan gia, oan gia luôn là làm cho tâm 

của bạn không thể buông bỏ được, trong tâm của bạn 

có vướng bận. 

Dường  như  là  2  năm  trước,  tôi  ở  Đài  Loan 

khoảng thời gian tết, có một vị lão cư sĩ đến chúc tết 

tôi, ông nói với tôi:  

-  Pháp  sư  à!  Trong  những  năm  qua  tôi  niệm 

Phật,  xem  là  niệm  cũng  không  tệ,  bất  cứ  thứ  gì  tôi 

cũng  đều  có  thể  buông  bỏ,  chỉ  có  đứa  cháu  là  tôi 

không thể buông bỏ vậy phải làm sao? 

Tôi trả lời: 

- Đứa cháu đó chính là oan gia của ông, vì ông 

24 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không quên nó được. 

Chỉ cần một việc không thể buông bỏ thì không 

thể vãng sanh. Vì sao? Khi A Di Đà Phật đến tiếp dẫn 

bạn, bạn nói: 

- Con việc này còn chưa buông bỏ, việc kia vẫn 

chưa thể buông bỏ. 

A Di Đà Phật không đợi bạn Ngài liền đi mất. 

Do  đó  ở  chỗ  này  Phật  nói  với  chúng  ta,  phải 

dùng  định,  phải  dùng  huệ.  Nhưng  định  huệ  phải  có 

lực thì mới có thể “Hàng phục ma oán”, bạn liền có 

năng  lực  đối  phó  với  những  ma  oán  này.  Người  có 

định, có huệ, xin nói với các vị, ngũ ấm ma cũng có 

thể hàng phục. 

Hàng phục Ngũ ấm có mấy loại? 

 Thứ nhất: Thân thể khoẻ mạnh không bị bệnh. 

Bị  bệnh là bốn đại  không điều  hoà, thành thật 

mà nói, nếu là bạn có bị bệnh mà nói, thì bạn không 

có công phu. Còn nếu người thật đã có công phu mà 

bị bệnh thì đó là thị hiện. Cư sĩ Duy Ma thị hiện giả 

bệnh,  Ngài  giả  bệnh  là  phương  tiện  hoá  độ  chúng 

sanh,  không  phải  Ngài  thật  bị  bệnh,  giả  bệnh  thôi. 

Vậy  bạn  bị  bệnh  rốt  cuộc  là  giả bệnh hay  bệnh  thật 

25 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



vậy? Việc này chính bạn phải rõ ràng. Cho nên thân 

thể nhất định phải khoẻ mạnh, đó chính là hàng phục 

ngũ ấm ma. 

 Thứ hai: Dung mạo không dễ bị suy già. 

Bởi vì đây cũng là thuộc về ngũ ấm ma. Bạn có 

định có huệ, tâm địa thanh tịnh, hiện tại có rất nhiều 

người đang chú trọng dưỡng sinh, phải ăn thực phẩm 

gì để khoẻ mạnh, phải trị liệu thế nào về sinh lý, vận 

động  thế  nào  để  bảo  dưỡng  thân  thể,  tôi  thấy  đều 

không  có  hiệu  quả  gì.  Trong  Phật  pháp  nói  cái  đạo 

dưỡng sinh là nói cái gì? Là tu định. Tu định có phải 

là  mỗi  ngày  chéo  gối  xếp  bằng  quay  mặt  vào  vách 

hay  không?  Đích  thực  có  một  số  người  nói  đến  tu 

định,  mỗi  ngày  nhất  định  phải  ngồi  xếp  bằng,  ngồi 

mấy  giờ  đồng hồ. Những người  tu định  đó  tôi  cũng 

thấy qua, thế nhưng tướng mạo năm sau không bằng 

năm  trước,  thân  thể  cũng  là  như  vậy.  Đó  là  gì  vậy? 

Mỗi  ngày  tuy  là  ngồi  mấy  giờ  đồng  hồ,  trong  lòng 

vẫn  là  nghĩ  tưởng  lung  tung  thì  làm  gì  gọi  là  định 

chứ? Các vị phải nên biết, định là trong tâm không có 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  mới  gọi  là  định, 

còn không nhất định phải chéo gối ngồi xếp bằng. 

Chúng ta xem thấy ở trong  “Đàn Kinh” , Đại sư 

Huệ Năng - Tổ thứ sáu Thiền tông là một người thật 

cừ  khôi,  trên  “Đàn  Kinh”  dường  như  không  có  ghi 

chép một ngày Ngài ngồi mấy giờ đồng hồ, không có 

26 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ghi chép này, mà chỉ có ghi chép số lượng công việc 

mỗi  ngày  của  Ngài  rất  nhiều.  Ngài  ở  Hoàng  Mai,  ở 

trong nhà bếp bửa củi, giã gạo, Ngài làm những công 

việc thô nặng này. Nếu Ngài xếp bằng quay vào vách, 

thì  cái  đạo  tràng  này  không  có  cơm  ăn  vì  Ngài  giã 

gạo mà. Đạo tràng nhiều người đến như vậy phải ăn 

cơm,  bạn  liền  biết  được  lượng  công  việc  của  Ngài 

nhiều thế nào, Ngài làm gì có thời gian để ngồi thiền? 

Vậy  chúng  ta  muốn  hỏi  Ngài  thật  có  toạ  thiền  hay 

không? Có!  Làm việc  chính là toạ thiền, đó là Ngài 

nói với chúng ta ý nghĩa của “tọa thiền”. 

“Toạ”  ở  đây  là  cái  ý  “bất  động”,  không  phải 

thật bảo bạn một ngày từ sớm đến tối ngồi ở đó, bạn 

ngồi ở đó thì ai hầu bạn, phước báo của bạn bao lớn? 

Phật  dạy  người  phước  huệ  song  tu,  bạn  ngồi  ở  đó 

hưởng phước thì làm sao được? Bạn phải biết được tu 

phước. “Toạ” là cái ý bất động, không phải thân bất 

động mà là tâm bất động, đây gọi là tọa. 

“Thiền” là không dính mắc, không dính mắc là 

thiền, không động tâm là “Tọa”. Cho nên thân có thể 

động, thân một ngày từ sớm đến tối làm việc, bận rộn 

đến quên hết tất cả, nhưng trong lòng thì không hề có 

khởi  tâm  động  niệm.  Cái  bản  lĩnh  này  cao,  tâm  địa 

vĩnh viễn thanh tịnh, không luận làm bất cứ công việc 

gì, công việc có khổ hơn, công việc có nặng nề hơn, 

họ  làm  ra  đều  là  nhẹ  nhàng,  đều  là  thứ  thư  thái.  Vì 

sao họ được như vậy? Họ không dính mắc. 

27 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Phàm phu chúng ta làm những công việc nặng 

nề này cảm thấy rất mệt, do nguyên nhân gì? Do dính 

mắc, bạn có phân biệt, chấp trước, bạn liền cảm thấy 

rất  khổ,  cái  công  việc  này  rất  khổ.  Nếu  như  không 

dính mắc, thì bạn không có cảm xúc, không chỉ ngay 

đến  cái  tướng  của  công  việc  cũng  không  dính  mắc, 

ngay đến tướng của cái thân cũng không dính mắc. 

Trên  Kinh  Kim  Cang  nói  rất  hay:   “Vô  ngã 

 tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ 

 giả tướng”3.   

Công việc là ở trong “tướng chúng sanh”, “thọ 

giả tướng” là thời gian, thời gian làm việc có dài hơn, 

Ngài  cũng  sẽ  không  cảm  thấy  mệt  mỏi.  Ngày  nay 

chúng ta chỉ hơi cực một chút thì mệt đừ ra, rất mệt 

mỏi, vì dính lấy bốn tướng. 

Cho nên phải có định, phải có huệ. Huệ là hiểu 

rõ các pháp không tướng, chân thật hiểu rõ cái đạo lý 

này, tất cả pháp, tướng là huyễn có, diệu hữu, thể là 

chân không, đó là trí tuệ. Sau khi hiểu rõ chân tướng 

sự  thật,  đương  nhiên  Ngài  liền  không  chấp  trước, 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  mới  có  thể  chân 

thật đoạn dứt được. Cho nên huệ giúp cho định, định 

giúp cho huệ, định và  huệ là thành tựu lẫn nhau, có 

năng lực hàng phục ma oán. 

 Trong ma oán, phiền não nhất là nhân sự. 

28 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Từ  xưa  đến  nay  cách  ngôn  nói  rất  hay:   “Làm 

 việc  khó,  làm  người  càng  khó” ,  nhất  là  người  hiện 

đại, lòng người khó lường. Chính là nói ý niệm thiên 

biến  vạn  hoá,  như  trên  “Kinh  Địa  Tạng”  đã  nói: 

 “Tánh thức bất định” . 

Người thế gian lòng người bất định, không thể 

dò tìm, người ứng phó không có trí tuệ không được. 

Trong  con  người  phàm  hễ  là  người  tiếp  xúc  với 

chúng ta, ở trên kinh Phật nói, luôn không ngoài bốn 

loại duyên  “Báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ”.  Ngay 

trong đời này của chúng ta tiếp  xúc quen biết tất cả 

mọi người đều là bốn loại quan hệ này. 

Khi  chúng  ta  đi  bộ  ở  trên  đường,  trên  đường 

gặp được người, nếu rất hoà nhã chào hỏi với bạn, gật 

đầu chào, có thể cả đời chỉ gặp được một lần, sau khi 

đi qua rồi một đời này cũng không gặp lại, thì đó là 

thiện  duyên  từ  trong  đời  quá  khứ,  đó  là  cái  duyên 

nhiều nhất, ngay trong một đời chỉ có một lần, duyên 

tốt. 

Cũng có trường hợp gặp một số người kéo đến 

mà bạn không quen biết, gặp được bạn rồi, thấy bạn 

rất không vừa lòng, trợn mắt với bạn một cái, đó cũng 

là duyên, có thể ngay trong một đời, cũng chỉ gặp qua 

một  lần,  đó  là  duyên  bất  thiện  tương  đối  mỏng,  cái 

duyên  này  mỏng,  còn  như  nếu  duyên  kết  được  sâu, 

thì  phiền  phức  liền  lớn,  thường  sẽ  theo  bạn,  thường 

29 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



hay gây phiền phức cho bạn. Vậy chúng ta phải làm 

thế nào để cùng sống với họ? Thực tế ra thật là khó. 

Người học Phật có nguyên tắc, tuân thủ lời giáo huấn 

của  Phật,  trong  đó  dạy  cho  chúng  ta   “Tam  Phước, 

 Lục Hoà, Lục Độ” , đó chính là dạy cho chúng ta tổng 

nguyên tắc đối nhân xử thế tiếp vật, tổng cương lĩnh. 

Những nguyên lý nguyên tắc này đều không rời 

khỏi Định Huệ, không phải cửa định sở nhiếp, thì là 

cửa huệ bao hàm lấy. Định huệ cùng học, học ở đâu 

vậy? Học ngay trong cuộc sống thường ngày, ở trong 

đối nhân xử thế tiếp vật tu định tu huệ. Cho nên công 

phu của Bồ Tát từ trước chưa từng gián đoạn qua, chỗ 

này gọi là:  “Không hoài nghi, không xen tạp, không 

 gián  đoạn” ,  chưa  từng  bị  gián  đoạn  qua,  công  phu 

chân  thật  dùng  được  đắc  lực,  ngay  ở  nơi  khởi  tâm 

động niệm. 

Như Lai “Định, Huệ” viên mãn, cho nên tất cả 

oan  gia  trái  chủ,  Phật  đều  giúp  đỡ  họ  phá  mê  khai 

ngộ, giúp đỡ họ tu hành chứng quả, đó chính là Phật 

làm ra tấm gương tốt cho chúng ta. Chúng ta không 

luận đối với người thân cận, đối với chính chúng ta, 

chính  mình  cũng  có  một  số  oan  gia  trái  chủ,  phải 

giống như Phật vậy dùng sức định huệ để độ họ, giúp 

đỡ họ giác ngộ, giúp đỡ họ thoát khỏi luân hồi, thoát 

khỏi sanh tử, ở ngay trong một đời này vãng sanh bất 

thoái thành Phật. Việc này phải nhờ vào định huệ của 

chính mình. 

30 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Có  một  số  đồng  tu  nói,  chúng  ta  chính  mình 

học  Phật,  nhưng  người  trong  nhà  rất  khó  độ.  Người 

trong  nhà  vì  sao  khó  độ?  Bởi  vì  bạn  chưa  có  định, 

chưa có huệ. Độ người trong nhà chân thật là không 

dễ dàng. Vì sao lại khó vậy? Vì bạn phải có tu hành 

chân thật, bạn mới có thể độ được người nhà của bạn. 

Bạn  phải  làm  ra  một  tấm  gương  tốt  nhất  cho  người 

nhà bạn, để người nhà bạn nhìn thấy được rất tường 

tận rằng trước khi bạn học Phật cùng sau khi bạn học 

Phật  đích  thực  là  không  giống  nhau.  Trước  khi  học 

Phật, có rất nhiều lỗi lầm tập khí khiến cho mọi người 

chán ghét, sau khi học Phật rồi, những lỗi lầm tập khí 

này  đều  không  còn,  đều  thay  đổi  hết,  ngôn  hạnh  cử 

chỉ của bạn khiến cho người hoan hỉ, khiến cho người 

tôn kính, thì người nhà của bạn mới có thể độ được. 

Cái  đạo  lý  này  phải  hiểu.  Người  nhà  là  mỗi  ngày 

cùng  ở  chung  với  nhau,  lỗi  lầm  nhỏ  họ  ngày  ngày 

nhìn thấy trong mắt, công phu tu hành của bạn kém 

một chút, họ liền khinh thường bạn. Vì sao thân thích 

bạn  bè  bên  ngoài  dễ  độ?  Vì  lỗi  lầm  nhỏ  của  bạn 

người bên ngoài không nhìn thấy, xem thấy bạn khi 

tiếp xúc với họ, rất qui củ, dáng vẻ rất giống, không 

xem thấy được mặt sau, nhưng khi bạn ở nhà mặt sau 

của bạn người nhà thấy rất rõ ràng, như ở trong  bàn 

tay. 

Còn  độ  chúng  sanh,  bạn  xem  trong  kinh  điển 

Phật nói với chúng ta trước tiên phải độ người ngoài, 

31 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



phải độ người ngoài trước, cái ý này là bảo chúng ta 

chân thật làm đến được trong ngoài như nhau, người 

ngoài  người  trong  đều  không  khác.  Dạy  chúng  ta 

công phu thận trọng, chỉ riêng một mình cũng rất cẩn 

thận,  cũng  rất  cung  kính,  không  dám  phóng  túng, 

không dám tuỳ tiện. Nếu quả nhiên có thể làm được 

như  vậy  thì  người  trong  nhà  làm  sao  mà  không  độ 

được chứ? Sẽ không khó độ. 

Oan gia trái chủ rất khó ở với nhau. Ở trên kinh 

Phật nói với chúng ta, những oan gia trái chủ này với 

chúng ta đã kết oán nhiều đời nhiều kiếp, chỉ có thể 

đem cái oán kết này hoá giải, oán không nên kết nữa 

 “Oan gia nên giải không nên kết” . Phải giải cái oán 

kết này, phải có tánh nhẫn nại rất lớn, trí tuệ cao độ, 

nơi  nơi  đều  nhường  nhịn  thì  liền  có  thể  hoá  giải, 

quyết định không thể có cái tâm oán hận, quyết định 

không  nên  có  cái  tâm  báo  thù,  nếu  như  có  cái  tâm 

này, thì oan gia này kết chặt không thể hoá giải, đời 

này họ báo thù ta, đến đời sau ta báo thù lại họ, càng 

diễn càng tàn khốc, mỗi lần báo thù nhất định là vượt 

hơn lần trước. 

Nếu  như  các  vị  xem   “An  Sĩ  Toàn  Thư  -  Văn 

 Xương Đế Quân Âm Trắc Văn”  thì bạn sẽ thấy Văn 

Xương Đế Quân chính mình nói rõ ông đời trước, 17 

đời  làm  đại  phu,  ông  đã  tạo  ra  oan  nghiệp,  đời  đời 

kiếp kiếp báo thưởng không thôi, rất là thống khổ tàn 

khốc. Sau đó ông may mắn gặp được Phật pháp, hiểu 

32 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



rõ  được  cái  đạo  lý  này,  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật, 

mới nhẫn chịu trước sự hãm hại  của oan gia, không 

khởi  tâm  báo  thù,  không  khởi  tâm  oán  hận,  cái  oán 

này liền giải, sổ nợ này liền tính xong. 

Việc này chúng ta phải nên học tập, nhất định 

phải tường tận: Nếu chúng ta có ân với người khác, 

không nên cầu người ta báo đáp; Nếu chúng ta có oán 

với  người  khác,  phải  mau  hoá  giải,  ngay  trong  một 

đời  này,  quyết  không  kết  oán  thù  với  bất  cứ  người 

nào, đó là một nguyên tắc căn bản. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  phía  sau.  Tướng  thứ 

sáu “Thành đạo”. 

CHÁNH KINH: “Đắc vi diệu pháp, thành tối chánh 

giác”   

 [Dịch  nghĩa:  Đắc  pháp  vi  diệu  thành  Chánh  Giác 

 cao tột] 

Bạn xem Thích Ca Mâu Ni Phật, Thế Tôn Ngài 

cả đời chính là trải qua như vậy: Từ trời Đâu Suất (1) 

Giáng sanh ở hoàng cung (2); Sau đó xả bỏ phú quý 

xuất gia tu hành (3); Đến khắp nơi tham học, tầm sư 

học đạo, sáu năm khổ hạnh (4); Sau đó ở dưới cội Bồ 

Đề  thị  hiện  hàng  ma,  sau  cùng  ma  không  còn  quấy 

nhiễu, áp bức dẫn dụ đều không động tâm (5). 

33 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Đó  là  chân  thật  trải  qua  được  khảo  nghiệm: 

 “Ngoài  không  dính  mắc,  trong  không  động  tâm” , 

xem  thấy  thế  xuất  thế  gian  tất  cả  pháp,  như  huyễn 

như hóa, như mộng như ảnh, cho nên có thể như như 

bất động. 

Tướng  thứ  6:  “Đắc  vi  diệu  pháp,  thành  tối  chánh 

giác” [Được  Pháp  Vi  Diệu,  thành  Chánh  Giác  cao 

tột] 

Ngài  ở  dưới  cội  Bồ  Đề  thị  hiện  thành  Phật, 

Ngài được vi diệu pháp gì vậy? Tôi nghĩ mọi người 

chúng ta đều rất muốn biết, Ngài được vi diệu pháp gì 

mà thành Phật? 

Về việc này, Đại sư Ngẫu Ích trong  “Yếu Giải”  

nói rất hay cho chúng ta nghe Thích Ca Mâu Ni Phật 

vì sao mà thành Phật? Niệm A Di Đà Phật mà thành 

Phật, vi diệu pháp chính là niệm A Di Đà Phật, pháp 

môn niệm Phật. Lời nói này từ xưa đến nay tổ sư đại 

đức chưa từng nói qua, Đại sư Ngẫu Ích đã nói ra. Kỳ 

thật  Phật  ở  trên kinh  điển  đã  nói,  tổ  sư  đại  đức  xưa 

nay  cũng  đã  từng  nói  qua,  nói  được  rất  hàm  xúc 

nhưng  không  rõ  ràng  như  vậy.  Chúng  ta  nghe  rồi, 

thấy  rồi,  luôn  luôn  là  đại  khái  qua  loa  xem  thường 

lướt qua. Đại sư Ngẫu Ích nói được rõ ràng hơn, Ngài 

vì chúng ta nói toạc ra. 

Có một số đồng tu sau khi xem “Yếu giải” rồi 

34 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đem câu nói của đại sư Ngẫu Ích đến hỏi tôi rằng: 

- Đại sư Ngẫu Ích nói Thích Ca Mâu Ni Phật là 

do niệm A Di Đà Phật mà thành Phật. Vậy Ngài nói 

câu nói này căn cứ ở đâu vậy? Ngài nương vào đâu 

mà nói vậy? 

Tôi trả lời: 

- Căn cứ của Ngài chính là ở trong Phật Thuyết 

A Di Đà Kinh. 

Bạn  thấy  chúng  ta  ngày  ngày  đọc  “Kinh  Di 

Đà”, ngay trong một  đời  không biết đã đọc qua bao 

nhiêu lần, không phát hiện ra, không biết được là câu 

nói nào? Đại sư Ngài điểm chỉ cho chúng ta như vậy, 

chúng  ta  quay  đầu  xem  lại,  quả  nhiên  không  sai, 

“Niệm Phật thành Phật”. 

Ngày trước tôi  đã  giới  thiệu  qua với các đồng 

tu,  điều  sau  cùng  trong  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước 

“Phát tâm Bồ Đề, thâm tín nhân quả”. Câu nói đó tôi 

tìm tòi nhiều năm cũng nghĩ không ra “Thâm tín nhân 

quả”  tôi  không  hiểu?  Đến  sau  này  mới  bỗng  nhiên 

hiểu  ra   “Niệm  Phật  là  nhân,  thành  Phật  là  quả” , 

niệm Phật thành Phật là đạo lý nhất định. 


****** 

 

35 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 





(VCD 032) 

Cái  vi  diệu  pháp  Niệm  Phật  thành  Phật  này, 

chúng ta đặc biệt phải lưu ý, phải xem trọng. Chúng 

ta ở trên kinh Địa Tạng, đọc đến Đại Trưởng giả, Bà 

La Môn nữ, Quang Mục nữ, mỗi một người đều chọn 

lấy pháp môn niệm Phật. Đặc biệt là Bà La Môn nữ, 

Quang Mục nữ, đều là biết mẫu thân của chính mình 

đời trước tạo tác tội nghiệp cực trọng, cái tội nghiệp 

này nhất định là ở địa ngục, hai người này đều là hiếu 

nữ, làm thế nào để siêu độ thân mẫu của chính mình? 

Cầu Phật gia trì. Phật dạy cho họ phương pháp đều là 

Niệm Phật. Cho nên chúng ta xem thấy ở trong kinh 

Địa Tạng Phật không lừa dối người. Phật có năng lực 

vào  trong  địa  ngục  để  cứu  cha  mẹ  của  bạn  hay 

không?  Không  có!  Phật  không  có  năng  lực,  nhưng 

Phật biết được dùng phương pháp gì có thể giúp cho 

họ, Phật  đem phương pháp dạy cho bạn, bạn y theo 

phương pháp đó mà làm, quả nhiên liền có hiệu quả. 

Ngày nay chúng ta hiểu rõ được đạo lý này. 

Trên “Kinh Hoa Nghiêm” Phật nói với chúng ta 

 “Mười pháp giới y chánh trang nghiêm” ,   đó là chúng 

ta nói đến tận hư không khắp pháp giới. Không phải 

chỉ cái thế giới này của chúng ta. 

Tận hư không khắp pháp giới từ do đâu mà có? 

 “Duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến” ,  đây  là  nói  ra 

36 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nguyên lý căn bản cho chúng ta nghe. Trên kinh đại 

thừa cũng lại thường nói:  “Tất cả pháp từ tâm tưởng 

 sanh”.   

Đây  là  nguyên  lý  nguyên  tắc  chân  thật,  trong 

lòng chúng ta nghĩ cái gì liền sẽ hiện ra cảnh giới như 

thế đó. Do đây có thể biết, trong lòng chúng ta nghĩ 

đến  Phật,  Phật  liền  hiện  tiền.  Trên  “Kinh  Lăng 

Nghiêm”  nói  rất  hay:   “Nhớ  Phật,  niệm  Phật,  hiện 

 tiền tương lai, nhất định thấy Phật”.   

Đây  chính  là  nguyên  lý  chúng  ta  niệm  Phật 

thành  Phật,  chúng  ta  nghĩ  Bồ  Tát  niệm  Bồ  Tát  thì 

chứng được quả vị Bồ Tát, chúng ta nghĩ A La Hán, 

niệm A La Hán, bạn tương lai liền chứng được quả A 

La Hán. Phương pháp này đều mau chóng hơn so với 

bất cứ phương pháp nào trong đại thừa tiểu thừa nói. 

Phương pháp trên kinh nói khá nhiều, khi tu thì quá 

phức tạp, phương pháp này thì mau chóng thẳng tắp. 

Người chết rồi trên kinh nói có sáu cõi để luân 

hồi,  sau  khi  chết  có  sáu  nơi  có  thể  đi.  Vì  sao  mọi 

người đều nói:  “Người chết đều làm quỷ” ?    Nói được 

khẳng  định  đến  như  vậy.  Tỉ  mỉ  nghĩ  lại,  mọi  người 

nói “Người chết làm quỷ”, cũng không phải không có 

đạo lý. Vì sao vậy? Họ ngày ngày nghĩ đến quỷ, khi 

họ chết rồi thì làm quỷ. Đương nhiên khi họ chết sẽ 

không đi đến nơi nào khác, nhất định phải đi đến cõi 

quỷ. Vì sao? Khi chưa chết ngày ngày nghĩ đến quỷ, 

37 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



nghĩ thứ gì thì liền biến thành thứ đó, huống hồ con 

người này  nghĩ  quỷ  chỉ  là  một  sự  việc,  mà  còn  làm 

việc  quỷ,  tạo  ra  nghiệp  quỷ,  kết  cái  duyên  với  quỷ 

này quá sâu. Việc của quỷ là gì vậy? Là tham. Phật 

nói  cho  chúng  ta  nhân  hạnh  nghiệp  nhân  của  mười 

pháp  giới,  đường  ngạ  quỷ  là  lòng  tham,  đường  địa 

ngục là sân hận, đường súc sanh là ngu si. Người một 

ngày từ sớm đến tối là tham tài, tham danh, tham sắc, 

mọi  thứ  đều  tham,  ngay  đến  học  Phật  rồi  vẫn  tham 

Phật pháp, bạn nói xem có đáng lo hay không? Lòng 

tham  liền  tạo  ra  nghiệp  quỷ,  tạo  ra  nghiệp  quỷ  lại 

thường  hay  nghĩ  tưởng  người  chết  rồi  làm  quỷ,  bạn 

xem luyến quỷ. Cho nên đại đa số người khi chết đều 

đi đến cõi quỷ đều cũng là rất có đạo lý. 

Chúng  ta  sau  khi  đã  hiểu  rõ  những  nguyên  lý 

nguyên tắc này, sau đó liền nghĩ đến vì sao ta không 

tạo ra nghiệp của Phật? Muốn tạo nghiệp Phật vậy thì 

vì sao không niệm Phật? Mười pháp giới thực tế mà 

nói  do  chính  mình  chọn  lấy,  quyền  chọn  lựa  là  ở 

chính mình, bất cứ người nào cũng không thể làm chủ 

tể cho chúng ta. Việc này trên kinh Phật nói thật quá 

nhiều,  cho  dù  đọa  ngạ  quỷ,  đọa  súc  sanh,  đọa  địa 

ngục,  đều  là  chính  chúng  ta  chọn  lấy,  quyết  không 

phải thiên thần, quỷ thần ở nơi đó chi phối chúng ta, 

không phải vậy, hoàn toàn là tự làm tự chịu, lỗi lầm 

đều ở chính mình. 

Cho nên nếu đã hiểu được cái đạo lý này, hiểu 

38 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



rõ chân tướng sự thật, tại vì sao không ở trong mười 

pháp giới tranh thủ hướng lên trên? Tâm của Phật là 

gì? Tâm Phật là tâm bình đẳng. Chúng ta đối với tất 

cả mọi người, tất cả việc, tất cả vật, hãy thường dùng 

tâm bình đẳng để đối đãi. 

Nói ra thì dễ dàng, nhưng làm thì rất khó, người 

chính  là  không  bình  đẳng,  tướng  chính  là  không 

giống nhau. Phật dạy cho chúng ta một phương pháp, 

phương  pháp  này  tốt,  dạy  chúng  ta  phải  xem  cái 

“tánh”  của  chúng,  không  nên  dính  vào  cái  “tướng” 

của chúng. Chúng sanh hữu tình có Phật tánh, chúng 

sanh vô tình có Pháp tánh, tánh là bình đẳng. Cho nên 

Phật dạy chúng ta ở trên tánh mà hạ công phu, không 

nên dính vào tướng, phàm hễ thấy sắc nghe tiếng đều 

có thể quay về tự tánh, tâm bình đẳng của bạn liền sẽ 

hiện tiền. 

Tất cả Bồ Tát không luận là tu học pháp môn gì 

(pháp  môn  chẳng  qua  chỉ  là  phương  pháp  tu  hành 

không giống nhau, đó chính là nói phương tiện không 

như nhau), nhưng về nguyên lý nguyên tắc quyết định 

là không hề khác nhau, đều là nói  “Khéo quan sát” .   

“Khéo”  chính  là  từ  trên  tướng  mà  thấy  tánh, 

tánh  là  “không  tịch”,  tướng  là  hư  vọng,  tướng  có 

ngàn vạn sự khác biệt, tánh chỉ có một không hề khác 

nhau và đều là “không tịch”. Cái “không” này là chân 

không, không phải là trống không; “tịch” là linh tịch, 

39 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



không phải tối tăm trống rỗng không linh. Hiện tượng 

muôn ngàn khác biệt, không luận là chúng sanh hữu 

tình, chúng sanh vô tình (ngày nay chúng ta gọi là tất 

cả người, tất cả việc, tất cả vật), trong lòng bạn phân 

biệt, chấp trước, phiền não tập khí hiện hành, vậy thì 

lúc này phải  làm sao? Nếu như  chúng ta không biết 

dụng tâm, thì dùng phương pháp của Kinh Kim Cang 

cũng  tốt.  Trên  Kinh  Kim  Cang  Phật  nói :  “Phàm  sở 

 hữu tướng, giai thị hư vọng”  4. 

“Phàm  sở  hữu  tướng”,  tướng  tốt  cũng  vậy, 

tướng không tốt cũng vậy, khác biệt thế nào đi nữa, 

thảy đều là quy về hư vọng, hư vọng như nhau. Phật 

lại  nói  với  chúng  ta:   “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như 

 mộng  huyễn  bào  ảnh” ,     bạn  thấy  Phật  ở  chỗ  này 

khuyên chúng ta  “Như lộ diệc như điện, ưng tác như 

 thị quán”  5. 

Phải  nên  có  cái  nhìn  như  vậy,  cách  nhìn  như 

vậy chính là phương pháp tu hành của pháp thân đại 

sĩ,  không  chấp  tướng,  cái  tướng  này  là  bình  đẳng. 

Chúng  ta  tu  nghiệp  bình  đẳng,  nghiệp  bình  đẳng  là 

nghiệp  tu Phật, sau đó niệm Phật  thì làm sao có mà 

lại  không  được  vãng  sanh  cơ  chứ?  Làm  sao  mà  lại 

không  được  thành  Phật  cơ  chứ?  Cho  nên  nhất  định 

không nên  dính  mắc,  cái  tướng  này  thì  tôi  ưa  thích, 

cái tướng kia thì tôi chán ghét, đó là bạn đang tạo ra 

nghiệp luân hồi, nhất định vẫn phải chịu khổ báo ba 

đường,  phiền  não  thật  lớn.  Phải  biết  tướng  tốt  là  do 

40 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm  thiện  biến  hiện  ra,  tướng  không  tốt  cũng  là  do 

tâm  ác  biến  hiện  ra.  “Năng  biến”  là  “tánh  thức”  bất 

định,  biến  hiện  ra  là  huyễn  tướng  ngàn  vạn  lần  sai 

biệt, bao gồm mười pháp giới y chánh trang nghiêm, 

chúng ta cần phải hiểu rõ cái đạo lý này, hiểu rõ cái 

sự thật này. 

Sau  khi  thấy  ở  trên  kinh  Phật  nói  những 

phương  pháp  này,  chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc  sống 

thường  ngày  có  thể  vận  dụng  được,  dùng  đến  công 

phu đắc lực, thật là hoan hỉ, pháp hỉ sung mãn. Chúng 

ta học Phật phải từ ngay chỗ này mà học tập, ở ngay 

chỗ này dụng công phu thật, khẳng định niệm Phật là 

pháp môn đệ nhất trong tất cả pháp môn, tất cả chư 

Phật Như Lai độ chúng sanh, đoạn phiền não, chứng 

Bồ Đề, thành Phật đạo đều là niệm A Di Đà Phật mà 

thành tựu. 

Cho nên Thế Tôn ở trong bổn kinh tán thán A 

Di  Đà  Phật   “Quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi 

 vương”.  Chúng ta biết được Thích Ca Mâu Ni Phật là 

đại diện cho tất cả chư Phật Như Lai, Ngài tán thán 

như vậy có nghĩa là tất cả Chư Phật Như Lai đều là 

tán  thán  như  vậy  đối  với  Phật  A  Di  Đà.  Duyên  của 

chúng  ta  thù  thắng  không  gì  bằng,  vừa  học  Phật  thì 

liền  gặp  được  vua  trong  các  Phật,  liền  gặp  được  đệ 

nhất kinh thù thắng nhất trong nhà Phật, bạn nói xem 

cái duyên này thù thắng dường nào. Nguyên nhân do 

đâu?  Do  mọi  người  có  phước,  chân  thật  là  như  trên 

41 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



“Kinh Di Đà” đã nói, đó là “Vô lượng kiếp đến nay 

thiện căn, phước đức, nhân duyên của chúng ta, vào 

ngay lúc này thảy đều chín muồi”. Thiện căn, phước 

đức, nhân duyên, ba điều kiện này đều phải đầy đủ. 

Điều này rất khó được, rất là hy hữu khó gặp. Ngày 

nay chúng ta gặp được rồi, nhất định phải nắm lấy cái 

cơ duyên này, nhất quyết không để lỡ qua. 

Trên  Kinh  Di  Đà,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cho 

chúng  ta  biết  Ngài   “Đắc  vi  diệu  pháp,  thành  tối 

 chánh giác” [Được Pháp Vi Diệu, thành Chánh Giác 

cao tột]. Ngày nay chúng ta gặp được pháp môn này 

cũng là đã “Đắc vi diệu pháp”, vấn đề còn lại chính là 

chúng  ta  có  thể  “Thành  tựu  tối  chánh  giác”  hay 

không?  Nếu  như  nếu  muốn  thành  tối  chánh  giác, 

không  gì  khác  hơn  là  chúng  ta  phải  “Y  giáo  phụng 

hành”.  Phật  ở  trong  bộ  kinh  này  dạy  cho  chúng  ta, 

những  điều  Ngài  dạy  phải  làm,  chúng  ta  nhất  định 

phải  chăm chỉ  nỗ lực  mà làm, những điều  Ngài dạy 

chúng ta không nên làm, chúng ta quyết định không 

phạm  quy  củ,  thì  vãng  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ 

người người đều có phần. 

Pháp môn này  “Ba căn đều nhiếp, lợi độn đều 

 thâu”  6 .   Đặc  biệt  là  cái  đạo  tràng  này  của  chúng  ta, 

bốn chúng đồng tu chúng ta đều là đệ tử Di Đà. Lấy 

một câu nói của KiTo giáo  “Vinh quang vô thượng” , 

thượng đế của họ là Vinh Quang. Còn đệ tử Di Đà là 

Vinh Quang đệ nhất. Vì sao? Vì Thượng đế nhìn thấy 

42 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn đều cúi đầu tán thán bạn, đó là thật không phải là 

giả, đệ tử Di Đà còn gì bằng. 

Ngày nay chúng ta ở nơi đây làm là sự nghiệp 

của Di Đà, sự nghiệp của Di Đà chính là rộng độ tất 

cả chúng sanh, tiếp dẫn tất cả chúng sanh, vãng sanh 

bất  thoái  thành  Phật.  Hiện  tại  đạo  tràng  này  của 

Singapore là đạo tràng đệ nhất thế giới. Chúng ta nói 

đệ nhất là hy vọng còn có đệ nhị, đệ tam, còn có rất 

nhiều,  nhưng  hiện  tại  thế  giới  chỉ  có  một  đạo  tràng 

như  vậy.  Mỗi  ngày  giảng  kinh,  một  năm  360  ngày 

không  gián  đoạn,  ngày  ngày  giảng  kinh,  lầu  bốn  là 

Niệm  Phật  Đường  ngày  ngày  niệm  Phật.  Cái  “Thôn 

Di Đà” này xây dựng xong, người nhiều rồi, chúng ta 

phân ban niệm Phật, nhất định làm đến 24 giờ không 

gián đoạn. 

Ngày trước lão pháp sư Đế Nhàn dạy đồ đệ của 

Ngài  (đồ  đệ  là  người  thợ  vá  nồi)  niệm  Phật.  Người 

thợ  vá  nồi  này  niệm  Phật  được  ba  năm,  đứng  mà 

vãng sanh, sau khi chết rồi còn đứng ba ngày, đợi sư 

phụ của ông đến làm hậu sự cho ông, không thể nói 

không có bản lĩnh này, có người nào sau khi chết rồi 

có  thể  đứng  ba  ngày?  Đế  Nhàn  lão  dạy  cho  ông  ấy 

phương pháp rất là đơn giản, dạy ông rằng:   “Không 

 hoài  nghi, Không  xen tạp, Không gián đoạn, thành 

 thật niệm, niệm mệt rồi thì nghỉ ngơi, nghỉ ngơi xong 

 rồi thì mau niệm tiếp”.   

43 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Ông liền y giáo phụng hành, ba năm chỉ là làm 

như vậy, ông đã làm được thành công. 

Tương lai Niệm Phật Đường chúng ta, thôn Di 

Đà  tuân  thủ  theo  khai  thị  này  của  lão  Pháp  sư  Đế 

Nhàn, theo cách này mà làm. Cho nên bên cạnh Niệm 

Phật Đường có nơi nghỉ ngơi, tôi xem thấy bên dưới 

đã làm xong rồi, đã làm  một  dãy phòng có thể nghỉ 

ngơi. Tôi cảm thấy dãy phòng đó vẫn không đủ dùng, 

vẫn  chưa  đủ  lớn,  tốt  hơn  hết  là  nên  kéo  dài  ra,  làm 

thành một hàng như vậy. Người nào niệm mệt thì đi 

nghỉ ngơi, khi nghỉ ngơi không nên cởi áo tràng ra, vì 

khi cởi ra rồi thì ngủ luôn, không thể dậy được. Còn 

như mang ao tràng nằm nghỉ ngơi một lát, tinh thần 

hơi  tốt  một  chút  phải  mau  ngồi  dậy,  liền  đến  Niệm 

Phật Đường để niệm. 

Phương pháp niệm Phật, chúng ta tuân thủ theo 

pháp sư Hành Sách, đó là tổ sư của Tịnh tông chúng 

ta,  dùng  phương  pháp  của  Ngài   “Nhiễu  Phật,  Chỉ 

 tịnh, Lễ bái”.  Tương lai nếu nhiều người, Niệm Phật 

Đường chúng ta đem nó phân thành khu, tượng Phật 

là đặt  ở ngay giữa để có thể nhiễu Phật, tượng Phật 

không nên để ở trên đài vì không thể nhiễu qua được, 

mọi  phía  xung  quanh  tượng  Phật  nhất  định  phải  có 

đường đi kể cả phía sau tượng Phật để mọi người có 

thể  nhiễu  Phật.  Cho  nên  Niệm  Phật  Đường  không 

giống như giảng đài, niệm Phật là lấy nhiễu Phật làm 

44 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chủ,  bởi  vì  tinh  thần  thể  lực  chúng  ta  không  đủ, 

không cách gì duy trì quá lâu, cho nên nếu nhiễu mệt 

rồi nên ngồi xuống nghỉ ngơi, nên là lấy nhiễu  Phật 

làm chủ đạo. 

Việc  này  chúng  ta  xem  thấy  được  ở  trong 

“Kinh Hoa Nghiêm”, Thiện Tài Đồng tử đi tham học: 

Tham  phỏng  vị  thứ  nhất  là  Tỳ  Kheo  Đức  Vân  (ở 

trong  “Hoa  Nghiêm  40”  thì  gọi  là  Tỳ  Kheo  Kiết 

Tường  Vân),  ông  đi  tham  phỏng  không  tìm  thấy 

Ngài.  Kết  quả  sau  cùng   “Biệt  phong  tương  kiến”  7, 

trên đỉnh núi có một đỉnh núi khác. “Biệt phong” đại 

biểu cho ý gì vậy? Pháp môn đặc biệt, chính là pháp 

môn Tịnh Độ. Cho nên Ngài tu là pháp môn đặc biệt 

này, tu ở nơi “Biệt phong”. Ngài tu như thế nào vậy? 

Bát Chu Tam Muội, Phật Lập Tam Muội, Ngài chỉ là 

đứng  và  kinh  hành  nhiễu  Phật,  không  ngồi,  không 

nằm xuống ngủ. 

Thông thường chúng ta nói Bát Chu Tam Muội 

một kỳ là ba tháng, vậy thì phải có thể lực rất tốt mới 

được, người thông thường không làm được. Một ngày 

một  đêm  không  ngủ  thì  bạn  đã  không  chịu  nổi  rồi, 

vậy  mà  90  ngày  đêm  không  ngủ,  vậy  có  thể  chịu 

được sao? Không chỉ không ngủ, ngay đến ngồi cũng 

không được ngồi. 

Cho nên chúng ta biết được Niệm Phật Đường 

là  lấy  nhiễu  Phật  làm  chủ  đạo,  vừa  nhiễu  Phật  vừa 

45 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



phải niệm ra tiếng, bạn nhiễu mệt rồi, bên cạnh có bồ 

đoàn để cho bạn ngồi xuống niệm. Khi ngồi xuống thì 

có thể không cần niệm ra tiếng nhưng cùng niệm theo 

đại chúng. Còn nếu như ngồi đó mà hôn trầm ngủ gật 

thì  bạn  liền  đứng  dậy  đến  trước  tượng  Phật  mà  lạy 

Phật.  Lạy  Phật  cũng  là  điều  tiết  thân  thể  của  bạn, 

cũng như nói vận động, vận động điều tiết thân thể. 

Nếu thật quá mệt rồi thì đến bên cạnh nghỉ ngơi, nghỉ 

ngơi  khoẻ  rồi  phải  mau  trở  lại  niệm  Phật.  Thật  sự 

dụng công, chân thật nỗ lực. 

Ngày  trước  thiền  đường  Thiền  tông  gọi  là 

“Trường  tuyển  Phật”.  Ngày  nay  nơi  đây  chúng  ta 

cũng là trường tuyển Phật, tất cả chúng sanh tuyển cử 

bạn  đến  để  làm  Phật,  vậy  thì  còn  có  việc  gì  quan 

trọng  hơn  so  với  việc  này  chứ?  Đại  sự  nhân  duyên 

chính là như vậy. Hy vọng đồng tu chúng ta phải trân 

trọng, dùng toàn bộ lực lượng của chúng ta để thành 

tựu cái đạo tràng này, cái đạo tràng này là đạo tràng 

của mười phương tất cả Chư Phật Như Lai. Chúng ta 

chính  mình  rất  rõ  ràng,  rất  tường  tận,  mười  phương 

ba đời tất cả chư Phật Như Lai, chính chúng ta cũng ở 

ngay trong đó, không ở ngoài số đó, ở ngay trong số 

đó. Nếu chúng ta đã muốn làm Phật, tất cả chư Phật 

đều  tán  thán  A  Di  Đà  Phật,  chúng  ta  cũng  phải  tán 

thán A Di Đà Phật, cũng phải nên toàn tâm toàn lực 

vì A Di Đà Phật làm việc, thay A Di Đà Phật ở ngay 

trong đại thời đại này, xây dựng một nơi để tiếp dẫn 

46 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng sanh đến niệm Phật thành Phật. Không luận là 

sức cống hiến của chúng ta lớn hay nhỏ đều là bình 

đẳng như trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói :“Một niệm 

 thiện,  một  chút  công  đức  nho  nhỏ,  đều  là  tận  hư 

 không khắp pháp giới, phước báo vô lượng vô biên”.   

Lời nói này chúng ta có thể khẳng định, không 

nên hoài nghi, đó là đắc đạo thành đạo. 

Phật sau khi thành đạo không thể nói là không 

còn việc gì. Sau khi thành đạo, một sự việc to lớn duy 

nhất,  chính  là  cái  nguyện  đã  phát  ra  ở  ngay  trong 

nhân  địa  phải  thực  hiện,  thực  hiện  viên  mãn,  không 

thể nói rồi mà không làm. Trong nhân địa đã phát ra 

cái nguyện gì?  “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” , 

cho nên sau khi thành Phật chỉ có một sự việc đi độ 

chúng sanh. 

“Độ  chúng  sanh”,  ý  nghĩa  của  ba  cái  chữ  này 

nếu  dùng  lời  hiện  đại  mà  nói,  chính  là  thương  yêu 

chúng sanh, quan tâm chúng sanh, thương sót chúng 

sanh,  toàn  tâm  toàn  lực  mà  giúp  đỡ  chúng  sanh,  đó 

chính là cái ý của chữ “độ”. Sau khi thành Phật, các 

Ngài  chuyên  môn  làm  cái  việc  này.  Đúng  như  trên 

kinh đã nói:  “Ngàn nơi mong cầu ngàn nơi đến”. 

Nơi nào chúng sanh có cảm, Phật có ứng, liền 

nhất  định  hiện  thân.  Chúng  sanh  có  cảm  quá  nhiều, 

cái cảm này chính là mong cầu, cầu Phật Bồ Tát bảo 

47 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



hộ,  cầu  Phật  Bồ  Tát  gia  trì,  ý  niệm  mong  cầu  này 

chính là cảm, chỉ cần có cầu Phật liền có ứng. Chúng 

sanh cầu Phật có cảm.  

 “Cảm”  của chúng sanh có hai loại. 

Thứ nhất: Có cái cảm rõ ràng gọi hiển cầu. 

Thứ  hai:  Có  cái  cảm  âm  thầm,  gọi  cầu  âm 

thầm. 

Âm thầm là chính mình đều không phát hiện ra 

chính mình có ý niệm mong cầu. Thật có cái ý niệm 

này nhưng chính  mình đều không phát hiện ra. Qua 

đây có thể thấy được cái ý niệm này dường như rất là 

vi tế, chính mình không phát hiện ra. Một ý niệm vi 

tế  như  vậy,  chính  mình  không  biết,  thế  nhưng  cảm 

ứng của Phật rất linh mẫn, các Ngài đã cảm ứng đến, 

các  Ngài  đã  quan  sát  đến  và  khi  quan  sát  đến  Phật 

nhất định có ứng. 

 “Ứng”  của Phật cũng có hai loại. 

Loại thứ nhất: Có hiển ứng. 

Hiển ứng là để chúng ta cảm nhận được, hoặc 

giả bạn nhìn thấy được hình tượng của Phật Bồ Tát, 

hoặc giả bạn nghe được âm thanh của Phật, Bồ Tát. 

Như chúng ta xem ở trên “Kinh Địa Tạng”, thấy Bà 

La  Môn  nữ,  cô  cúng  dường  đức  Giác  Hoa  Định  Tự 

48 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tại  Vương  Như  Lai,  nghe  được  âm  thanh  của  Phật, 

đó  là  hiển  ứng  rõ  ràng,  có  thể  nói  chuyện  với  Phật, 

tuy  là  Phật  không  hiện  thân,  không  nhìn  thấy  thân 

tướng, thế nhưng nghe được âm thanh. 

Loại thứ hai: Có minh ứng. 

Minh  ứng  thì  bạn  không  thể  cảm  giác  được, 

nhưng Phật đích thực đang ở chung quanh bạn, ở bên 

cạnh bạn giúp đỡ bạn, bạn chính mình không hề cảm 

giác được, 

Cho  nên  cảm  và  ứng  đều  có  minh  hiển  khác 

nhau, có bốn loại khác nhau: Có minh cảm hiển ứng, 

minh cảm minh ứng, có hiển cảm hiển ứng, hiển cảm 

minh ứng. Đó là cảm ứng đạo giao. Chúng sanh thế 

gian  chúng  ta  căn  tánh  chín  muồi,  đó  là  minh  cảm 

không phải là hiển cảm. 

Tướng  thứ  7:  Thiên  nhân  quy  ngưỡng,  thỉnh 

chuyển pháp luân. 



CHÁNH  KINH:  “Thiên  nhân  quy  ngưỡng,  thỉnh 

chuyển pháp luân” 

 [Dịch nghĩa: Người trời quy ngưỡng, thỉnh chuyển 

 pháp luân] 

Thứ  nhất:  “Thiên  nhân  quy  ngưỡng” [Người  trời 

49 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



quy ngưỡng] 

Vào ba ngàn năm trước, thế gian này căn tánh 

chín muồi, cảm động Thích Ca Mâu Ni Phật, ứng hoá 

đến thế gian của chúng ta. Phật là hiển ứng, ứng hoá 

rõ ràng. Phật xuất hiện ở thế gian này, nếu không có 

người quen biết, không có người thỉnh pháp, vậy thì 

Phật  phải  nhập  diệt,  phải  vào  Bát  Niết  Bàn,  Ngài  ở 

thế gian này không có việc gì làm, phàm phu chúng 

ta ngu si không biết Thế Tôn đã thành Phật, không hề 

biết, không biết có Phật xuất thế. May mà người trời 

Tịnh Cư xem thấy, người trời Tịnh Cư chính là  “Ngũ 

 bất hoàn thiên”8 trong “Đệ tứ thiền”. Trong tầng trời 

thứ  năm  này  đều  là  người  tu  hành,  như  trong  kinh 

điển  nói   “Thánh  nhân  Tam  quả  trở  lên”.   Họ  không 

phải là phàm phu, ở nơi “Ngũ bất hoàn thiên”, đó là 

đạo  tràng  lớn.  Họ  nhìn  thấy  được,  thấy  được  Phật 

xuất hiện ở thế gian này, vội vàng đi xuống thay mọi 

người  chúng  ta  khải  thỉnh,  thỉnh  pháp.  Thế  là  Thế 

Tôn tiếp nhận lễ thỉnh của chúng  sanh, nên  mới bắt 

đầu vì mọi người giảng kinh nói pháp, triển khai sự 

nghiệp giáo hoá chúng sanh của Ngài. Cái sự nghiệp 

này dùng lời hiện đại mà nói là “Công tác giáo dục xã 

hội”,  Ngài  triển  khai  công  tác  giáo  dục  xã  hội  của 

Ngài. 

Thứ hai: “Thỉnh chuyển pháp luân”   

Tại vì sao công tác giáo dục xã hội phải gọi là 

50 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 “Chuyển  pháp  luân”?   Pháp  luân  là  thí  dụ,  hiện  tại 

cùng thời xưa, chúng ta biết được vào thời đại cổ xưa, 

mỗi một dân tộc đều có một đồ án của nó để làm tiêu 

chí  cho  dân  tộc  đó:  Nhà  sử  học  gọi  là  “Tô-Tem”; 

người  hiện  tại  chúng  ta  buôn  bán  một  ngành  nghề 

cũng  có  thương  hiệu,  có  một  đồ  án  gọi  là  “Mark”; 

Tịnh Tông học hội chúng ta cũng có, chính là “Logo” 

phía  trên.  Cho  nên  Phật  pháp  cũng  thuận  theo  thế 

gian pháp không ngoại lệ, cũng chọn lựa một tiêu chí 

để đại biểu giáo học của Thế Tôn đối với xã hội. Thế 

Tôn chọn lấy là “Bánh xe”, hình tượng của bánh xe 

tượng  trưng  cho  những  nội  dung  mà  Phật  giáo  hoá 

chúng sanh, Phật đã nói những gì cho chúng sanh, cái 

đồ án này phải có thể biểu thị ra, nêu rõ ra. 

Cho  nên  thông  thường  đồ  án  dùng  trong  nhà 

Phật chúng ta có ba loại:  

Loại thứ nhất: Dùng nhiều nhất chính là  “Bánh 

 xe  pháp” ,  chúng  ta  thường  nói  pháp  luân  thường 

chuyển. 

Loại thứ hai là:  “Hoa sen” , hoa sen cũng là nhà 

Phật dùng để làm tiêu chí. 

Loại thứ ba là: Chữ “Vạn” , một trong 32 tướng 

của Phật, trên ngực của Phật có một chữ  “Vạn”. 

 Ý nghĩa của chữ “Vạn” là gì? 

51 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Ý nghĩa chữ vạn này là biểu thị tốt đẹp, tất cả 

pháp mà Phật đã nói đều là tốt đẹp nhất. 

 Ý nghĩa của “Hoa sen” là gì? 

Là đại biểu thanh tịnh vô nhiễm, không nhiễm, 

sanh  ra  từ  bùn  mà  không  nhiễm.  Gốc  của  hoa  sen 

sanh  ra  từ  trong  bùn,  đem  bùn  biểu  thị  cho  sáu  cõi. 

Bên  trên  bùn  là  nước,  nước  biểu  thị  pháp  giới  bốn 

thánh   “Thanh  văn,  Duyên  giác,  Bồ  Tát,  Phật” .  Hoa 

sen nở ở trên mặt  nước, cái ý này chính là siêu việt 

sáu cõi, siêu việt mười pháp giới, họ ở pháp giới Nhất 

Chân,  lấy  cái  ý  này,  không  chỉ  là  sáu  cõi  không 

nhiễm,  pháp  giới  bốn  thánh  cũng  không  nhiễm,  hoa 

sen là biểu thị cho cái ý này. 

 Ý nghĩa của “Bánh xe” là gì?  

Biểu  thị  cái  ý  còn  viên  mãn  hơn,  chân  thật  là 

biểu  thị  đại  viên  mãn.  Bánh  xe  là  cái  tướng  động, 

trong  động  là  không  động.  Các  vị  thử  nghĩ  xem,  có 

thứ nào mà có thể đem cả hai loại hình tượng này đều 

biểu thị ra? Chỉ có bánh xe, bánh xe là tròn, tâm viên 

bất  động,  xung  quanh  động  nhưng  lòng  tâm  không 

động,  cho  nên  nó  đại  biểu   “Động,  Tịnh  không  hai, 

 Động Tịnh là  một” ,  nó biểu  thị  cái  ý này.  Việc  này 

trong các hình tượng khác không thể hiển thị ra được. 

Ý  nghĩa  sâu  hơn  một  tầng  nữa  là  đại  biểu   “Tánh, 

 Tướng  không  hai”.  “Không,  Có  là  một” .  Bạn  xem 

52 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bánh  xe  biểu  thị  tướng,  đại  biểu  cho  “có”,  tâm  của 

bánh  xe  biểu  thị  “không”,  đại  biểu  tánh,  tánh  là 

không, cho nên tâm viên, tâm viên ở đâu vậy? Không 

tìm ra được, có tâm hay không? Nhất định có tâm, thế 

nhưng tâm không thể được. 

Hiện đại có học thuyết nào có thể nói ra được 

rõ ràng. Cho nên nói điểm, điểm chỉ là một khái niệm 

trừu  tượng  không  phải  sự  thật,  thế  nhưng  điểm  di 

động  chính  là  tuyến,  tuyến  di  động  chính  là  diện, 

tuyến  cùng  diện  chúng  ta  có  thể  quan  sát  ra  được, 

nhưng điểm không thể quan sát được, nên không tìm 

ra  tâm  viên.  Cho  nên  tâm  là  không,  tướng  là  có, 

tướng có, “có” là do “không” mà sanh ra “có”, “có” 

từ do đâu mà ra? “có” từ “không” mà ra. Cho nên có 

vẫn  là  không,  có  không  phải  là  thật  có,  có  gọi  là 

huyễn  có,  chân  không bất  không,  diệu hữu phi  hữu. 

Cho nên  “Bánh xe”  biểu thị cho cái ý này, cái ý này 

thật  viên  mãn, đích  thực mười phương ba đời tất cả 

chư Phật vì chúng sanh nói pháp, chính là nói rõ cái 

đại  đạo  lý  này,  nói  rõ  cái  chân  tướng  sự  thật  này. 

Vòng  tròn  biểu  thị  cho  cái  gì?  Biểu  thị  mười  pháp 

giới  y  chánh  trang  nghiêm,  vòng  tròn  của  bánh  xe, 

xung quanh, trung tâm của pháp luân đại biểu cho tự 

tánh, đại biểu pháp thân lý thể của chúng ta, chân tâm 

bổn tánh. 

Tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  vì  chúng  sanh  giảng 

kinh nói pháp, nói rõ cái gì? Cũng không ngoài nói rõ 

53 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



sự việc này, đó là chân tướng của vũ trụ nhân sanh. 

Cho nên dùng bánh xe để biểu pháp, rất là viên mãn 

tròn  đầy,  bánh  xe  nhất  định  phải  động,  động  là  nó 

hoạt  động,  nếu  như  bánh  xe  không  động  thì  biến 

thành phế vật, liền biến thành đồ chết, bánh xe nhất 

định phải động. 

Ngày nay khoa học phát  triển, các vị  thử  nghĩ 

xem,  đạo  lý  gì  có  được  thành  tựu  huy  hoàng  như 

ngày  nay  vậy?  Đều  là  bánh  xe  đang  chuyển,  bất  cứ 

máy móc gì cũng không ngoài vòng tròn này. Hiện tại 

bánh  xe  còn  làm  thành  răng,  bánh  răng,  ngay  trong 

bánh xe với nhau mới có thể sanh ra tác dụng chuyển 

động, toàn là bánh xe đang chuyển động. 

Cho  nên  Phật  giảng  kinh  nói  pháp  liền  dùng 

bánh  xe  pháp  luân  chuyển  để  làm  thí  dụ,  chúng  ta 

xem  thấy  trong  Phật  kinh  có  “Chuyển  pháp  luân”, 

chính là thúc đẩy công tác Phật Đà giáo dục xã hội, 

công tác giáo  dục xã hội, là biểu thị cái  ý này. Chư 

Phật Như Lai xuất hiện ở cái thế gian này, chính vì sự 

việc như vậy. 

Có  thể  nói  trong  tám  tướng  thành  đạo,  bảy 

tướng  khác  đều  là  vì  cái  tướng  này.  Cho  nên  cái 

tướng này phải đặc biệt nói cho tường tận. Bất cứ cái 

tướng nào khác đều là hai câu, ba câu nói nói qua thì 

được rồi, nhưng cái tướng này thì phải nói cho tường 

tận, vì tất cả Chư Phật Bồ Tát ứng hoá ở thế gian này, 

54 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính là để làm cái việc này. 

Đoạn  văn  này  dài,  chúng  ta  cũng  phân  ra  làm 

mấy đoạn, trước tiên phân làm hai đoạn lớn: Một cái 

là “Tổng tướng”, một cái là “Biệt tướng”9. 

Mời  xem  lại  kinh  văn:   “Thiên  nhân  quy 

 ngưỡng, thỉnh chuyển pháp luân” . Đây chính là vừa 

rồi tôi mới nói, Phật xuất hiện ở thế gian này, người 

thế gian phàm phu mắt thịt không nhận biết Phật Đà, 

không biết được Phật xuất hiện ở đời, nhưng “Thiên 

nhân” trời Tịnh Cư họ “Quy ngưỡng”, xem thấy Phật 

thị  hiện  ở  thế  gian,  họ  ngưỡng  mộ  quy  tâm.  Thế  là 

thay  tất  cả  chúng  sanh  “Thỉnh  chuyển  pháp  luân”, 

thỉnh  Phật  giảng kinh  nói  pháp,  thỉnh Phật  giáo  hoá 

tất cả đại chúng. Chỗ này chân thật là trên kinh đã nói 

 “Phật  vi  thiên  nhân  sư  phạm,  cửu  giới  đạo  sư”10, 

không chỉ là mô phạm cho tất cả mọi người chúng ta, 

mà còn là tấm gương tốt nhất cho tất cả chúng sanh 

hữu tình chín pháp giới. 

Cho nên chúng ta phải học Phật, Phật chính là 

tấm  gương  tốt  nhất  cho  chúng  ta,  nếu  chúng  ta  giữ 

tâm  học  Phật,  muốn  học  Phật  làm  người,  muốn  học 

Phật đối nhân xử thế tiếp vật, muốn học ngôn ngữ của 

Phật  (Phật  mọi  thứ  đều  là  tấm  gương  mô  phạm  tốt 

nhất cho tất cả chúng sanh), đó gọi là học Phật. 

Học Phật  không phải  là nghiên  cứu kinh giáo, 

55 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



nghiên cứu kinh giáo người hiện tại gọi là Phật học. 

Phật học cùng học Phật hoàn toàn là hai sự việc, nếu 

chỉ là Phật học mà không biết học Phật thì bạn vẫn là 

phàm  phu  sanh  tử,  không  cách  gì  đoạn  phiền  não, 

không cách gì siêu việt luân hồi. 

Còn nếu như bạn chân thật học Phật, không chỉ 

siêu  việt  sáu  cõi,  mà  còn  siêu  việt  mười  pháp  giới. 

Đặc  biệt  là  nếu  bạn  y  theo  bộ  kinh  điển  này  mà  tu 

học, khẳng định có nắm vững thì  “Vạn người tu, vạn 

 người đi” , một người cũng không sót lọt. Đó là tổ sư 

đại  đức  xưa  nay  nói  cho  chúng  ta  nghe,  đó  là  thỉnh 

pháp. 

CHÁNH KINH : “Thường dĩ pháp âm, giác chư thế 

gian” 

 [Dịch  nghĩa:  Thường  dùng  pháp  âm  giác  ngộ  các 

 thế gian] 

Phía  trước  trong  đề  mục  của  chúng  ta  “Thỉnh 

pháp là năng cảm”, “Nói pháp là sở ứng”, đó là hiển 

cảm hiển ứng rất là rõ ràng. 

Thứ  nhất:  “Thường  dĩ  pháp  âm” [Thường  dùng 

Pháp Âm] 

“Thường” là không gián đoạn. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  ở  dưới  cội  Bồ  đề  thị 

56 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiện  thành chánh giác, thị  hiện  thành Phật, từ đó về 

sau giảng kinh nói pháp, không hề có một ngày gián 

đoạn, nói pháp 49 năm, giảng kinh hơn ba trăm hội, 

ba trăm hội là những pháp hội qui mô lớn, pháp hội 

nhỏ thì không nói, pháp hội qui mô lớn, diễn thuyết 

dạy học qui mô lớn, hơn ba trăm hội, qui mô nhỏ tuỳ 

thời có một người, hai người, tám người, mười người, 

đến  cầu  kiến  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thỉnh  giáo  với 

Ngài, Thế Tôn Ngài giảng kinh nói pháp, cái hội nhỏ 

như  vậy thì  không  tính, ngay đến hội nhỏ cũng tính 

vào, vậy thì ba ngàn hội cũng không chừng. 

 “ Thường dĩ pháp âm” là pháp gì vậy? Phía sau 

nói “Giác”, cái pháp này là “Pháp giác”, giúp đỡ tất 

cả chúng sanh  “Phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui”.  

Tám  cái  chữ  này,  đem  tông  chỉ  mục  đích  giáo  học 

của Thích Ca Mâu Ni Phật đều nói ra hết, mục đích là 

giúp đỡ tất cả chúng sanh lìa khổ được vui. Đây là từ 

trên mục đích mà nói. 

Khổ từ do đâu mà có? Khổ từ mê hoặc mà có, 

mê rồi thì có khổ. Vui từ nơi đâu mà có? Vui từ giác 

ngộ mà có, giác ngộ thì bạn liền vui. Cho nên mê ngộ 

là nhân, khổ vui là quả. Phải giúp chúng sanh lìa khổ 

được  vui,  nhất  định  phải  ở  trên  nhân  mà  làm  mới 

được, trên quả không có cách gì. Phải từ trên nhân mà 

hạ thủ, Phật biết pháp khổ vui, Ngài biết được nhân 

quả ở trong đây. Cho nên cả đời từ nơi công việc giáo 

học,  giáo  học  chính  là  giúp  đỡ  chúng  sanh  phá  mê 

57 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



khai ngộ. 

Thứ  hai:  “Giác  chư  thế  gian” [Giác  ngộ  các  thế 

gian] 

Thế  gian  có  ba  loại,  ba  loại  thế  gian  thảy  đều 

bao gồm ngay trong đó “Hữu tình thế gian chủ” như 

trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói những thế chủ này, đó 

là:  

 Loại thứ nhất là “Hữu tình chúng sanh”. 

Chúng  ta  những  đại  chúng  ngồi  ở  đây  đều 

thuộc về chúng sanh hữu tình. 

 Loại thứ hai là “Khí thế gian chủ”. 

Khí thế gian chủ cũng là chúng sanh, nhưng là 

một loại khác, mắt thịt chúng ta không thể nhìn thấy. 

Những  thứ  nào  vậy?  Trong  kinh  nói  thần  đất,  thần 

núi, thần cây, đó chính là Khí thế gian chủ. Đạo tràng 

này  của  chúng  ta  có  thần  đạo  tràng,  có  thần  bảo  hộ 

đạo tràng, có thần hộ trì đạo tràng, nhất định có. 

Các  vị  đồng  tu,  các  vị  chính  mình  ở  nhà,  như 

trên kinh Địa Tạng nói có thần trạch, chính là vị thần 

bảo hộ cái nhà của bạn. Thần bảo hộ cái nhà của bạn, 

những  loại  chúng  sanh  này  mắt  thịt  chúng  ta  không 

thể nhìn thấy, thế nhưng chúng ta được sự bảo hộ của 

họ, nếu như chúng ta tạo tác ác nghiệp, những thiện 

58 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thần này đi mất, đổi một tốp quỷ thần khác đến. Ác 

thần kéo đến, thiện thần đi rồi, không bảo hộ bạn nữa, 

ác thần liền đến, ác thần giúp cho bạn tạo nghiệp, ác 

thần khích lệ bạn tạo nghiệp, mong muốn bạn tương 

lai đọa vào địa ngục, họ ở đó nhìn thấy mà vui mừng, 

họ làm việc như vậy. 

Trong quỷ thần, xin nói với các vị, ác thì nhiều, 

thiện  thì  ít.  Đại  khái  quỷ  thần  thiện  đều  quy  y  Tam 

Bảo, đều là đệ tử Phật, cho nên trong quỷ vương có 

rất  nhiều  là  Bồ  Tát  thị  hiện,  không  phải  thật  là  quỷ 

vương. 

Những  ác  quỷ  đáng  thương  này,  khuyên  họ 

đoạn  ác  tu  thiện,  khuyên  họ  không  nên  hại  những 

chúng sanh này, phải  phát  tâm bảo hộ những chúng 

sanh này. Loại này gọi là “Khí Thế gian chủ”. 

 Loại thứ ba là: “Trí chánh giác thế gian chủ”. 

Đó là nói người chứng quả từ A La Hán trở lên. 

A La Hán, Bồ Tát, tông Thiên Thai gọi là Tạng Giáo 

Phật. Phật của Thông giáo, Tạng giáo đều là thuộc về 

“Trí chánh giác thế gian chủ”. 

Cho  nên  đối  tượng  Phật  giảng  kinh  nói  pháp, 

bao  gồm  cả  ba  loại  thế  gian  này,  gọi  là  “Chư  Thế 

gian”. Đây chính là thường nói chúng sanh chín pháp 

giới hữu giáo vô loại, Phật là một mực dạy bảo bình 

59 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



đẳng, hiển thị ra đại từ đại bi vô tận. Từ bi là thanh 

tịnh,  bình  đẳng  là  không  phân  thiện  ác,  người  thiện 

Phật  dạy,  người  ác  cũng  dạy,  không  phân  oán  thân, 

có quan hệ thân thiết với Phật, Phật dạy, làm oan gia 

đối đầu với Phật, Phật cũng dạy, đó mới gọi là đại từ 

đại bi. 

Phương  pháp  này,  (phương  pháp  Phật  giảng 

kinh vô lượng vô biên), Phật có trí tuệ cứu cánh viên 

mãn, cho nên vì chúng sanh khai thị pháp môn, “Pháp 

âm”  vô  lượng  vô  biên.  “Pháp  môn  vô  lượng  thệ 

 nguyện học” , Phật nói vô lượng pháp môn, chúng ta 

phải phát tâm học vô lượng pháp môn. 

Hôm nay thời gian hết rồi, chúng ta giảng đến 

đây thôi. A Di Đà Phật! 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

60 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 033) 

Bắt  đầu  xem  từ  câu  này,  câu  kinh  văn  này  là 

trong  tám  tướng  thành  đạo.  “Chuyển  pháp  luân” 

trong tổng tướng “Nói pháp”. Các vị đã thấy được rất 

rõ ràng ở trên đề kinh, hai câu này là tổng thuyết, nói 

rõ Thế Tôn vì sao phải xuất thế, cũng nói rõ Thế Tôn 

vì sao xây dựng Phật pháp ở thế gian này. Nhà Phật 

thường  nói   “Như  Lai  gia  nghiệp”.   Hai  câu  nói 

 “Thường dĩ pháp âm, giác chư thế gian”  này chính là 

gia nghiệp Như Lai. 

Một là: Cái gì là “Thường” ? 

“Thường”  là  không  có  gián  đoạn.  Đặc  biệt  là 

hiển  thị  rõ  ở  trên  hội  “Hoa  Nghiêm”  gọi  là:   “Trần 

 thuyết, sát thuyết, vô gián đoạn thuyết”11.  Kinh Hoa 

Nghiêm  đã  nói  như  vậy,  thì  chúng  ta  liền  biết  được 

chư Phật Như Lai đã nói tất cả kinh pháp đều không 

ngoại lệ, đều đồng là một  pháp vị   “Thuần chân, Vô 

 vọng”12 , đó là cái ý “thường”. 

Hai là: Cái gì gọi là “Pháp âm” ? 

Có phải là chúng ta giảng giải Phật kinh đó gọi 

là  pháp  âm  không?  Không  phải  vậy,  nếu  như  hiểu 

theo cách nói này, sai biệt trong đó sẽ rất lớn. 

61 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



 “Pháp” là gì? 

“Pháp”    ở  đây  là  “Pháp  tánh”.  Ở  trên  thân  của 

chúng  sanh  hữu  tình,  Phật  gọi  nó  là  “Phật  tánh”,  ở 

trên  thân  chúng  sanh  vô  tình,  Phật  gọi  nó  là  “Pháp 

tánh”.  Pháp  tánh  bao  gồm  cả  Phật  tánh,  nhưng Phật 

tánh  không  bao  gồm  pháp  tánh,  kỳ  thật  Phật  tánh 

cùng Pháp tánh là một tánh. 

Phật ở trong kinh giáo nói với chúng ta: Vũ trụ 

từ đâu mà có? Sinh mạng từ đâu mà có? Sinh mạng 

mà từ ngay chỗ này đã nói, không chỉ là sinh mạng 

mà  thế  gian  này  chúng  ta  thường  gọi,  nó  bao  hàm 

sinh mạng của cả chúng sanh “Hữu tình” mười pháp 

giới.  Đó  là  có  sinh  mạng,  họ  từ  đâu  mà  đến?  “Vô 

tình”  là  nói  hoàn  cảnh  chúng ta  sinh  sống, núi  sông 

đất  đai, gọi  là hoàn cảnh, hoàn cảnh của y báo. Vật 

chất nó từ đâu mà có? 

Khoa  học  gia  hiện  tại  đều  đang  nghiên  cứu, 

đang thăm dò, tìm kiếm nguồn gốc của vũ trụ. Liệu 

họ có thể tìm ra được hay không? Trong suy nghĩ của 

chúng ta họ không cách gì tìm ra được, vì sao có thể 

khẳng  định  mà  nói  rằng  họ  không  thể  tìm  ra  được? 

Chúng ta có thể khẳng định như vậy mà nói chính là 

bởi vì phương pháp của họ dùng là sai lầm, phương 

hướng sai lầm. 

Về  việc  này,  không  chỉ  là  khoa  học  thời  hiện 

62 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đại  đem  nó  xem  thành  vấn  đề  sống  còn  để  nghiên 

cứu,  mà  con  người  còn  nghiên  cứu  về  nó  sớm  hơn 

những năm Thế Tôn ra đời. Đó chính là theo cách nói 

của  người  phương  tây  vào  thời  đại  2500  năm  về 

trước,  còn  nếu  như  chiếu  theo  ghi  chép  của  lịch  sử 

Trung  Quốc  là  thời  đại  của  3000  năm  trước,  người 

thông  minh  cũng  không  ít,  vào  thời  đó  cũng  đi  tìm 

khởi nguồn của sinh mạng, khởi nguồn của vũ trụ. 

Chúng ta xem ở Ấn Độ, trong điển tích tôn giáo 

cổ xưa, có thể xem thấy họ đã nói ra 25 “đế”, đã nói 

ra “minh đế” chính là nói khởi nguồn của vũ trụ, họ 

nói có được chính xác hay không? Phật nói đó là một 

sự ngộ nhận rất lớn, không phải sự thật. Vì sao có thể 

sanh  ra  hiểu  lầm  to  lớn  như  vậy?  Phương  pháp, 

phương hướng sai lầm, cũng phạm phải sai lầm giống 

như các nhà khoa học hiện đại. 

Khoa học hiện đại là dùng máy móc tiên tiến để 

dò tìm, còn những nhà tôn giáo cổ đại là dùng công 

phu  thiền  định.  Thực  tế  mà  nói  “Công  phu  thiền 

định” nếu so với những thiết bị của khoa học gia hiện 

đại dùng thì cao minh hơn nhiều. 

Khoa học kỹ thuật hiện đại vẫn không cách gì 

đột phá được “thời không”, nhưng trong khoa học đã 

chứng  thực  có  quá  khứ,  có  vị  lai,  cũng  biết  được 

chúng  ta  có  thể  quay  trở  lại  quá  khứ,  cũng  có  thể 

63 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



bước vào cảnh giới của tương lai, trên lý luận thì nói 

được thông, thế nhưng không có phương pháp, không 

biết dùng phương pháp gì có thể trở về quá khứ? Đảo 

ngược thời gian, ngày nay gọi  là trục đạo thời gian, 

hiện tại trục đạo thời gian vẫn chưa đả thông, không 

thể  trở  lại  quá  khứ,  cũng  không  cách  gì  bước  vào 

được tương lai. 

Thế  nhưng  nếu  dùng  công  phu  thiền  định,  có 

thể đột phá được chướng ngại này, có thể trở lại quá 

khứ, cũng có thể bước vào được tương lai. 

Hiện  có  rất  nhiều  nơi  lưu  hành  một  quyển 

 “Sướng Tiêu Thư” , có đồng tu đem đến cho tôi xem, 

hiện  tại cũng là rất thạnh hành cuốn   “Mật  Mã Kinh 

 Thánh” , có bản phiên dịch ra Trung văn, nguyên bản 

tiếng  Anh  tôi  cũng  thấy  qua.  Truyền  thuyết  quyển 

sách  này  là  viết  từ  3000  năm  trước,  những  việc  đã 

viết ra là nói những tai nạn to lớn sẽ xảy ra ở thế gian 

này  vào  thời  hiện  đại  của  chúng  ta.  Đó  là  sách  dự 

ngôn,  3000  năm  trước  biết  được  những  việc  xảy  ra 

như thế nào của 3000 năm sau, hơn nữa nói được rất 

là chính xác. 

Quyển  sách  này  tôi  đã  xem  qua  là  bản  dịch 

không  phải  nguyên  bản,  nói  lên  việc  này  là  một  nhà 

báo của  Hoa Kỳ, ông ấy không tín ngưỡng tôn giáo, 

ông xem thấy những sự việc đã viết ra trên quyển sách 

này. Rất là kinh ngạc, vì sao dự ngôn đến nay chuẩn 

64 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



xác đến như vậy? Ông cũng rất thông minh, ông tưởng 

tượng quyển sách này không phải Thượng Đế viết. Vì 

sao vậy? Vì nếu như là Thượng Đế viết, Thượng Đế 

phải có năng lực hoá giải những tai nạn này,  quyển 

sách chỉ đưa ra cảnh báo, phải xảy ra những việc như 

thế nào đó, nhưng lại không có cách gì hoá giải, cho 

nên việc này không phải Thượng Đế viết. Ông ấy nói 

tác  giả  cuốn  sách  này  phải  là  một  người  rất  thông 

minh, một người rất có lòng từ bi, đưa ra một cảnh báo 

nghiêm  trọng  cho  chúng  sanh  thời  hiện  đại  này.  Cái 

quan điểm này thực tế mà nói cũng tương đối khách 

quan,  chúng  ta  biết  con  người  đã  viết  ra  quyển  sách 

này là một người thông minh, thế nhưng ông ấy không 

biết được do nguyên nhân gì. 

Chúng  ta  biết  được  phàm  hễ  dự  ngôn,  không 

luận là trong nước ngoài nước, không luận là thời xưa 

thời  hiện  đại,  lý  luận  để  dự  ngôn  căn  cứ  có  hai  sự 

việc. 

Một  loại  là  số  học.  Từ  trong  số  học  mà  phán 

đoán ra, họ cũng đoán được tương đối chuẩn. Các vị 

xem thấy   “Liễu  Phàm Tứ Huấn” , tôi  nghĩ  rất nhiều 

đồng tu đều đã xem qua. Trong Liễu Phàm Tứ Huấn 

Khổng tiên sinh đoán mạng cho tiên sinh Liễu Phàm, 

đoán được rất chuẩn, đó cũng là dự ngôn. Liễu Phàm 

lúc đó còn rất trẻ, Khổng tiên sinh đoán ông 50 tuổi 

phải  chết,  lành  dữ  cả  đời  gần  như  đều  bị  ông  đoán 

trúng hết, đó cũng là dự ngôn. Khổng tiên sinh, ông 

65 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



căn cứ vào đâu vậy? Ông căn cứ vào số học để suy 

đoán, chỉ cần bạn có ngày giờ sanh chính xác, lấy đây 

làm căn cứ, liền có thể suy đoán kiết hung hoạ phước 

của cả đời bạn, là số học. 

Một  loại  là công phu của thiền  định. Nếu như 

số học của ông ấy kém một chút, thì chẳng phải đoán 

sai bạn rồi sao. Đoán  một người tương đối dễ dàng, 

thời gian ngắn, còn như đoán kiếp vận của thế gian, 

vậy thì khó, vì thời gian dài, sau 3000 năm thật ra là 

không  dễ.  Cho  nên  chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  xem  “Kinh 

Thánh” trong lời dự ngôn đã viết ra thì chúng ta cũng 

có thể khẳng định, đây là công phu của thiền định, đó 

không phải là số học. Thiền định có thể đột phá được 

“thời không”, họ ở trong thiền định có thể thấy được 

vị lai. Vị lai 3000 năm không xem là quá dài, họ có 

thể xem thấy được. Cho nên phần dự ngôn này là từ 

trong thiền định mà có được, đáng tin hơn rất nhiều 

so với số học, suy đoán của số học sẽ có sai lầm, còn 

cảnh  giới  hiện  lượng  trong  định  gần  như  có  thể  nói 

chính xác đến 100%. 

 “Âm”  là gì? 

Loại  âm  này  không  xem  là  “Pháp  âm”.  “Pháp 

âm” chỉ có Phật có thể nói, đó là pháp tánh, có thể gọi 

ngôn  ngữ,  âm  thanh,  giáo  học  của  tánh,  đều  là  bao 

hàm ở trong hai cái chữ này. Như Lai  “thân  - ngữ - 

ý”, ba luân, đều không ngoài mục đích là lợi ích cho 

66 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tất cả chúng sanh cho nên gọi là pháp âm. 

Quyển kinh là dấu hiệu của ngôn ngữ, văn tự là 

phù  hiệu,  là  ghi  chép  của  ngôn  ngữ,  dùng  phương 

pháp này để truyền được lâu dài. Cho nên văn tự kinh 

điển cũng thuộc về trong phạm vi của pháp âm để đến 

được nơi chúng ta. Ngày nay chúng ta đọc được kinh 

điển,  nghe  được  Phật  pháp,  làm  cho  tư  tưởng,  kiến 

giải, quan niệm, hành vi của chúng ta có thể có được 

chuyển biến, pháp âm này liền nhận được hiệu quả. 

Ba là: “Giác chư thế gian” [Giác ngộ các thế gian]. 

  “Giác” 

Trọng  điểm  là  ở  chữ  giác .   Chư  Phật  Như  Lai 

xuất hiện ở thế gian, các Ngài phải làm một việc lớn 

là  khiến  cho  thế  gian  phổ  biến  bình  đẳng  giác  ngộ, 

việc  lớn  này  gọi  là  Phật  sự,  sự  nghiệp  của  Phật  Bồ 

Tát. 

 “Thế gian” 

“Thế” là nói thời gian. Người Trung Quốc lấy 

30  năm  làm  một  đời,  bạn  xem  cái  chữ  này  chính  là 

“tam thập”, 30 năm gọi là một đời. 

“Gian”  là  nói  không  gian,  “Thế”  là  nói  thời 

gian. 

67 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Cho  nên hai  chữ  thế  gian  này,  hoặc  giả  gọi  là 

“thế  giới”,  ý  nghĩa  đều  giống  nhau,  cùng  thông 

thường  gọi  “Vũ  trụ”  là  đồng  một  ý  nghĩa.  Dùng  lời 

hiện tại mà nói chính là “thời không”, thế là thời gian, 

không  là  không  gian,  thời  gian  cùng  không  gian. 

Trong thời không đã bao hàm tất cả vạn sự, vạn vật, 

gọi là chư thế gian, rất nhiều, vô lượng vô biên, thế 

gian vô lượng vô biên. Phật vì phương tiện nói pháp 

để khai mở, đem nó phân thành ba loại lớn, hữu tình 

thế gian, khí thế gian, trí chánh giác thế gian, Phật đối 

với ba loại thế gian này, đều là “Thường dĩ pháp âm” 

giúp cho họ giác ngộ. 

Hữu tình thế gian là nói mười pháp giới, khí thế 

gian  là  nói  thế  giới  của  vật  chất  ở  trong  mười  pháp 

giới. “Chánh báo” là hữu tình thế gian, “Y báo” là khí 

thế gian. Cũng có trên kinh nói về  Trí chánh giác thế 

 gian,  đó  là  bốn  pháp  giới  phía  trên  (Phật,  Bồ  Tát, 

Thanh Văn, Duyên giác) trong mười pháp giới gọi là 

trí  chánh  giác,  còn   Hữu  tình  thế  gian  là  chuyên  chỉ 

chúng  sanh  sáu  cõi.  Cách  nói  này  cũng  được,  mở 

rộng xích  độ một  chút, cũng có thể nói  được thông. 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật là trí chánh giác 

thế  gian,  đó  là  pháp  giới  bốn  thánh.  Trên  kinh  Đại 

thừa Phật nói với chúng ta, sáu cõi là phàm phu, pháp 

giới bốn thánh cũng là phàm phu, sáu cõi gọi là nội 

phàm, pháp giới bốn thánh gọi là ngoại phàm. Ngoài 

phàm phu của sáu cõi, vẫn chưa xem là thánh nhân. 

68 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Trình  độ  thánh  nhân  này  thì  cao  rồi,  cái  tiêu  chuẩn 

này  chính  là  trong  Pháp  Tướng  Duy  Thức  đã  nói 

 “Đồng  sanh  cùng  dị  sanh” ,  lấy  cái  này  làm  tiêu 

chuẩn: Đồng sanh chính là Trí chánh giác, dị sanh là 

Phàm phu. 

 Cái gì gọi là đồng sanh? 

Đồng sanh là cùng với chư Phật Như Lai, dùng 

đồng  một  chân  tâm,  tâm  của  bạn  cùng  tâm  của  chư 

Phật là như nhau, giống nhau chính là “đồng”. 

 Cái gì gọi là dị sanh? 

Dị sanh, tâm của bạn cùng tâm của Phật không 

như  nhau,  không  như  nhau  chính  là  “dị”.  Vì  sao 


không giống nhau? Chúng ta khởi tâm động niệm là 

dùng cái tâm gì? 8 thức, 51 tâm sở. Dùng 8 thức, 51 

tâm  sở  chính  là  “dị  sanh  tánh”,  chính  là  phàm  phu. 

Cho nên Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát quyền giáo, 

trong  bốn  giáo  của  Đại  sư  Thiên  Thai  đã  nói  Tạng 

giáo Phật, Thông giáo Phật, đều dùng 8 thức 51 tâm 

sở đều là dị sanh tánh. 

Rốt cuộc thì ai là đồng sanh tánh? Biệt giáo là 

Bồ Tát Sơ địa trở lên, Viên giáo là Bồ tát Sơ trụ trở 

lên, đã phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp 

thân,  là   đồng  sanh  tánh,  cùng  chư  Phật  Như  Lai, 

dùng  đồng  một  chân  tâm,  đó  mới  chân  thật  gọi  là 

69 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



chánh  giác,  chân  thật  là  chánh  giác,  chánh  đẳng 

chánh giác. Trên kinh cũng gọi  là Đẳng chánh giác, 

chánh  đẳng  chánh  giác.  Tuy  là  chánh  đẳng  chánh 

giác, họ siêu việt mười pháp giới, trụ nhất chân pháp 

giới, nhưng trong Nhất chân pháp giới những Bồ Tát 

này còn có 41 giai bậc mà trên “Kinh Hoa Nghiêm” 

gọi là 41 vị pháp thân đại sĩ, họ chưa được viên mãn, 

cho nên Phật vẫn phải dùng  “Pháp âm, giác chư thế 

 gian”  giúp cho họ. 

Pháp  âm  vi  diệu  không  thể  nghĩ  bàn,  quyết 

không phải loại giảng kinh nói pháp ngay trong quan 

niệm  tưởng  tượng  của  phàm  phu  chúng  ta.  Nếu  bạn 

cho rằng loại giảng đường này của  chúng ta, như cái 

hội  trường  này,  loại  hình  thức  này,  Phật  ở  nơi  đây 

giảng kinh nói pháp, giáo hoá mọi người đến nghe, thì 

bạn sai rồi, pháp giới nhất chân chúng ta không cách 

gì tưởng tượng, trên kinh nói là không thể nghĩ bàn. 

Do đây có thể biết “Pháp âm” hai cái chữ này, 

chúng ta phải  thể hội  cái  ý nghĩa của  nó, không thể 

rơi vào vết tích của nó, rơi vào vết tích thì sai, phải 

thể hội  cái  ý của nó. Chỉ  cần là trùng trùng phương 

pháp  giúp  cho  tất  cả  chúng  sanh  giác  ngộ,  phương 

tiện khéo léo đều gọi là “Pháp âm”. 

Tương  lai  chúng  ta  ở  trên  hội  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”  đọc  đến   “Trời  Quang  Âm  tương  thông  ý 

 kiến với nhau không cần nói chuyện” , vậy Phật ở trên 

70 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đó giảng kinh cho mọi người có cần dùng ngôn ngữ 

không? Không! Dùng phương pháp gì để tương thông 

ý kiến? Phóng quang, vừa phóng quang ra, mọi người 

vừa  xem  liền  giác  ngộ.  Bạn  nói  xem  thuận  tiện  cỡ 

nào, ngôn ngữ mệt chết người, tốn nhiều sức. 

Một bộ “Kinh Hoa Nghiêm” chúng ta ở nơi đây 

khổ cực chuyên cần một ngày giảng hai giờ đồng hồ 

thì  cũng  phải  giảng  5  năm.  Còn  nếu  như  khi  phóng 

quang, vừa phóng quang ra, một sát na là giảng xong 

bộ  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  liền  viên  mãn  rồi.  Bạn  nói 

xem tự tại dường nào, chân thật không thể nghĩ bàn. 

Cho  nên  không  nên  nghĩ  rằng  những  vị  Bồ  Tát  này 

cũng ngốc như chúng ta vậy. Do đó người trời Quang 

Âm trở lên  đều không dùng ngôn ngữ. Phạm vi  của 

ngôn ngữ, thật tế mà nói rất nhỏ hẹp, rất có hạn, chân 

thật  gọi  là “Từ  cùng ý trái nhau”,    cũng chính  là nói 

“từ” không thể đạt “ý”, thực tế mà nói đó không phải 

là giả. 

 “Ý”  là nói ý thức thứ sáu. Năng lực của ý thức 

thứ  sáu  mạnh  hơn  nhiều  so  với  ngôn  ngữ,  thức  thứ 

sáu  có  thể  duyên  hư  không  pháp  giới,  trong  có  thể 

duyên  đến  A  Lại  Da  Thức,  thế  nhưng  nó  vẫn  là  có 

giới hạn, nó duyên không đến chân như bổn tánh. 

Cho nên dùng tâm ý thức để tu hành không thể 

kiến tánh. Dùng tâm ý thức tu hành, dù cho tu được 

rất  đúng  pháp,  hoàn  toàn  chiếu  theo  kinh  giáo  Như 

71 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Lai để tu, Phật dạy bạn phải đoạn, bạn thật đã đoạn 

dứt, Phật dạy bạn nên làm bạn thật đã làm đến được, 

bạn làm được viên mãn tròn đầy, vậy thì bạn cũng có 

thể  làm  đến  được  Tạng  Giáo  Phật,  Tông  Giáo  Phật, 

nhưng bạn không thể ra khỏi mười pháp giới. Vì sao 

vậy? Giới hạn của thức thứ sáu là mười pháp giới. 

Nếu  như  bạn  tường  tận  rồi,  thì  bạn  có  thể 

chuyển thức thành trí, chuyển tám thức thành bốn trí, 

vậy thì được, thì đột phá mười pháp giới, bạn liền vào 

pháp  giới  Nhất  Chân,  vào  Pháp  giới  Nhất  chân  thì 

đồng một sanh tánh với Phật. 

Cho nên các vị phải nên biết  “Thường dĩ pháp 

 âm, giác chư thế gian” [Thường dùng pháp âm, giác 

ngộ các thế gian], bao gồm mười phương ba đời tất 

cả chư Phật Như Lai, ở trong hư không pháp giới làm 

việc rộng độ chúng sanh. Tám chữ này đã nói hết rồi, 

đó là tổng cương lĩnh tổng nguyên tắc. 

Chúng ta học Phật, khéo học tập, học nắm được 

cương  lĩnh,  nhất  là  phải  nắm  được  tổng  cương  lĩnh, 

câu này nói với các vị chính là tâm Bồ Đề viên mãn 

tròn đầy. Tâm Bồ Đề vô thượng, chính là   Tứ hoằng 

 thệ nguyện viên mãn. Trong Tứ hoằng thệ nguyện thì 

nguyện  thứ  nhất  là “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện 

 độ” , vậy có phải là giác chư thế gian hay không? Bạn 

dùng phương pháp gì để độ chúng sanh? Pháp âm. Ba 

nguyện  phía  sau  là  đoạn  phiền  não,  học  pháp  môn, 

72 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thành  Phật  đạo.  Pháp  âm  hai  chữ  này  thảy  đều  bao 

gồm lấy. “Tổng tướng” chỉ giới thiệu với các vị đến 

chỗ này. 

Lại xem tiếp “Biệt Tướng” phía sau. Biệt tướng 

là áp dụng của tổng tướng, đó là tổng nguyên tắc làm 

thế nào thực hiện ở trên sự tướng. 

Văn phân làm hai đoạn, hai vị Bồ Tát làm đại 

biểu, Phổ Hiền đại hạnh, Văn Thù đại trí. Phật pháp 

Đại thừa là lấy bốn vị Bồ Tát này làm căn bản, như 

xây dựng một cái nhà vậy, bốn trụ cột thiếu một trụ 

thì không được, Phổ Hiền, Văn Thù, Quán Âm, Địa 

Tạng, ở bốn đại danh sơn Trung Quốc chúng ta, bốn 

đại Bồ Tát mới có thể xây dựng Phật pháp đại thừa. 

CHÁNH  KINH :  “Phá  phiền  não  thành,  hoại  chư 

dục tiệm, tẩy trạc cấu ô, hiển minh thanh bạch” 

 [Dịch  nghĩa:   Phá  thành  phiền  não,  hoại  các  hào 

 dục, rửa sạch cấu ô, hiển minh thanh bạch] 

Tuy  nói  biệt  tướng,  biệt  tướng  vẫn  là  nguyên 

tắc, vẫn là cương lĩnh. Bạn xem phía trước “Giác chư 

thế  gian”  là   “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ”.  

Vậy phải bắt tay vào từ chỗ nào? 

Thứ  nhất:  Phá  thành  phiền  não  [Phá  thành  phiền 

não] 

73 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



  “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”. 

Không  đoạn  được  phiền  não,  chính  mình  độ 

chính mình còn không được, bạn còn có thể độ được 

cho người khác sao? Làm gì có đạo lý này. Bạn muốn 

độ  chính  mình  thì  trước  hết  phải  đoạn  phiền  não. 

Phiền não vô lượng vô biên, Thế Tôn rất thông minh, 

đem vô lượng vô biên phiền não quy nạp lại thành 26 

loại13, 26 loại nếu lại quy nạp, quy nạp thành 6 loại, 6 

cái căn bản phiền não. Chỗ này mọi người đều có thể 

ghi nhớ  “Tham-Sân-Si-Mạn-Nghi-Ác kiến” . Cách nói 

này vẫn quá nhiều, Phật còn quy nạp lại thành ba loại 

Tham-Sân-Si,  gọi  là  phiền  não  ba  độc,  ba  loại  này 

nếu như quy nạp lại thành một, chính là  “Tham”.   

Tất  cả  chúng  sanh  vô  lượng  kiếp  đến  nay  lưu 

chuyển sáu đường, sanh tử luân hồi, không hề ngừng 

dứt,  nguyên  nhân  căn  bản  chính  là  tham.  Phật  dùng 

phương pháp gì để đối trị phiền não tham? Phật dạy 

chúng  ta  bố  thí,  bố  thí  là  đối  trị  phiền  não  tham. 

Chúng ta không thể không biết được cái đạo lý này, 

không thể không biết vấn đề nghiêm trọng này, đó là: 

Đời  người  chúng  ta,  ngay  trong  một  đời  này  ở  thế 

gian này để làm cái gì? Chúng ta có nghĩ đến vấn đề 

này không? Ta lần này đến thế gian này là để làm cái 

gì? Ta ở ngay trong một đời này phải làm cái việc gì? 

Đây  là  vấn  đề  quan  hệ  cả  đời  bạn  thì  sao  bạn  lại 

không  nghĩ  đến?  Bạn  ở  ngay  trong  một  đời  này  đi 

74 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đến khắp nơi đụng chạm, đụng đến tét đầu chảy máu, 

sau cùng vẫn là mê hoặc điên đảo, lại lỡ qua một đời 

này. Bạn nói xem đáng tiếc cỡ nào. 

Vào thời xưa không chỉ là người xuất gia, người 

xuất  gia  chí  hướng  rõ  ràng,  rất  tường  tận,  rất  minh 

bạch, Người xuất gia mục đích ở đâu? Ra khỏi ba cõi, 

vĩnh  thoát  sanh  tử  luân  hồi,  thật  rõ  ràng,  thật  thông 

suốt, chúng ta là đang làm cái việc này. Người tại gia, 

cổ  thánh  tiên  hiền  cũng  ở  nơi  đó  dạy  bảo  chúng  ta, 

khuyên  bảo  bạn,  dẫn  dắt  bạn  lập  chí,  nếu  chí  bạn 

không lập, cả đời này  của bạn không luận có nỗ lực 

thế  nào,  phấn  đấu  thế  nào,  bạn  không  có  mục  tiêu, 

không có phương hướng, công phu của bạn nhất định 

trống  không,  không  có  được  kết  quả.  Nhất  định  phải 

có phương hướng, có mục tiêu, ngay đời này bạn mới 

có thể kiến công lập nghiệp. Lập chí ở trong thế pháp, 

cùng phát nguyện ở Phật pháp là một ý nghĩa. Sau khi 

lập chí, nếu muốn chí nguyện có thể đạt đến viên mãn, 

thì bạn phải nên nỗ lực phấn đấu mà cầu học. 

Cầu học việc thứ nhất là phải đoạn phiền não, 

phải đoạn dục vọng. Vì sao vậy? Vì nếu như bạn còn 

có phiền não, còn có dục vọng, thì sẽ chướng ngại trí 

tuệ của bạn, trí tuệ của bạn không khai mở. Không có 

trí tuệ, thì bạn dù có đi học pháp môn, thì cũng như 

Đại  sư  Thanh  Lương  đã  nói  mà  thôi: “Cái  bạn  học 

 được  đều  là  tà  tri  tà  kiến,  dù  bạn  có  học  kinh  giáo 

75 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



 Đại thừa, cũng biến thành tà tri tà kiến”.   

Lời  nói  này  của  Thanh  Lương  nói  ra  ở  trong 

“Kinh Hoa Nghiêm sớ sao”. Giả như không cần đoạn 

phiền não, mà học pháp môn có thể thành tựu, thành 

Phật  thành  tổ  thì  quá  nhiều  quá  nhiều  yêu  ma  quỷ 

quái  đều  thành  Phật  cả.  Tại  sao  những  yêu  ma  quỷ 

quái  này  họ  không  thể  thành  Phật  vậy?  Vì  tập  khí 

phiền não dục vọng không dứt, nên làm chướng ngại 

họ không thể kiến tánh. 

Phật  pháp  nói  thẳng  ra  không  gì  khác  hơn, 

chính là dạy bạn đoạn dứt hai loại chướng ngại này: 

Một  loại  là  phiền  não  chướng,  một  loại  là  sở  tri 

chướng. Chỉ cần đoạn dứt hai loại chướng ngại này, 

trí tuệ Bát Nhã đức năng đầy đủ trong tự tánh liền có 

thể hiện tiền. Trí tuệ chân thật, vô lượng công đức tự 

nhiên thành tựu. Chúng ta phải làm thật. 

Đại  sư  Liên  Trì  khi  còn  trẻ  tham  phỏng  Biến 

Dung  Lão  Hoà  Thượng,  một  cao  tăng  đương  thời, 

Ngài rất là chân thành. Đúng như đại sư Ấn Quang đã 

nói:   “Một  phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích, 

 mười phần thành kính được mười phần lợi ích” . Ngài 

là  mười  phần  thành  kính,  ba  bước  một  lạy,  lạy  đến 

trước mặt của lão Hoà Thượng, cầu lão Hoà Thượng 

khai thị. Lão Hoà Thượng thấy Ngài chân thành đến 

như vậy, một mạch lạy lên trên núi, lạy đến trước mặt 

khẩn  thiết  ai  cầu.  Lão  Hoà  Thượng  nói  với  Ngài 

76 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



những  gì?  Lão  Hoà  Thượng  nói: “Ông không nên  bị 

 danh lợi lừa dối”.   

Rất nhiều người ở nơi đó nghe được lời này đều 

cười rộ lên, tưởng rằng lão Hoà Thượng có khai  thị 

quý báu như thế nào, chứ chỉ nói câu tầm thường như 

vậy nên đều cười Liên Trì, cho rằng ông chân thành 

đến như  vậy,  mà lời  của lão  Hoà Thượng nói  chỉ  là 

lời nói thường ngày, một câu nói tầm thường, không 

có chút mới mẻ nào. Vẫn là một câu nói cũ như vậy, 

thế  nhưng  người  ta  nghe  mấy  mươi  lần,  nghe  mấy 

trăm lần, gió thoảng qua tai, không có tác dụng. Đại 

sư Liên Trì nghe câu nói này như sấm nổ bên tai, liền 

khởi  tác  dụng.  Ngài  liền  nói  với  người  khác: “Lão 

 Hoà  Thượng  chân  thật  từ  bi,  Ngài  không  nói  huyền 

 nói diệu với tôi, nói cho tôi nghe một lời thành thật”.   

Liên Trì Đại sư, Ngài nói thành tựu của cả đời 

Ngài,  được  nhờ  vào  lời  khai  thị  này,  viễn  ly  danh 

vọng lợi dưỡng, thành thật tu hành, Ngài thật khởi lên 

tác dụng. 

Người hiện tại có mấy người thành thật? Năm 

xưa, nói lời nói này đại khái có khoảng 20 năm trước, 

pháp sư Thanh Độ ở Nhật Bản, ông rất thân với tôi, 

cũng  rất  chịu  giúp  đỡ  đối  với  những  pháp  sư  Đài 

Loan, ở Nhật Bản ông tìm mấy học bổng tiến sĩ Phật 

học để tặng cho Đài Loan, tặng một phần cho pháp sư 

Ấn Thuận, còn có những ai tôi cũng không tường tận. 

77 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Ông cũng muốn tặng một phần cho tôi, nhưng tôi từ 

chối.  Vì  sao?  Hàm  tước  tiến  sĩ  đó  là  cái  gì?  Là  cái 

thòng lọng của ma vương buộc lấy bạn, bạn rơi vào 

trong  danh  vọng  lợi  dưỡng  rồi,  lấy  được  hàm  tước 

tiến sĩ rồi thì cống cao ngã mạn. Chúng ta phải rất rõ 

ràng, không lọt vào cái thòng lọng của nó, cái thòng 

lòng  đó  của  anh  có  thể  buộc  lấy  người  khác,  nhưng 

không  thể  buộc  lấy  được  tôi.  Chúng  ta  học  Phật 

không  phải  là  mong  cầu  danh  vọng  lợi  dưỡng  thế 

gian,  một  tí  tiêm  nhiễm  cũng  không  có.  Chỉ  cần  có 

một chút tiêm nhiễm thì liền đoạ lạc, đoạ lạc vào đâu 

vậy?  Đọa  lạc  vào  sáu  cõi  luân  hồi,  đọa  lạc  vào  ba 

đường ác. Lúc nào bạn có thể đoạn Tham - Sân - Si, 

thì lúc đó bạn được tâm thanh tịnh hiện tiền. 

Tu  hành  thế  nào  gọi  là  công  phu?  Thuận  cảnh 

không  khởi  tham  ái,  từ  trong  nội  tâm  không  có  ý 

niệm tham ái. Ngay trong nghịch cảnh, nghịch duyên 

không  có  sân  hận.  Ngay  trong  tất  cả  cảnh  duyên  rõ 

ràng tường tận, thông suốt thấu đáo, không si mê, thì 

sanh  trí  tuệ.  Thuận  nghịch  cảnh  duyên  không  động 

tâm. Xin nói với các vị đó chính là thiền định. 

Trên Kinh Kim Cang đã nói: “Bất thủ ư tướng, 

 như như bất động”  14 . 

“Bất  thủ  ư  tướng”  là  đối  với  cảnh  giới  bên 

ngoài,  thuận  cảnh  cũng  tốt,  nghịch  cảnh  cũng  tốt, 

thiện duyên cũng tốt, ác duyên cũng tốt, không động 

78 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm không chấp tướng, đó là công phu của chúng ta. 

Chúng ta phải tu hành chính là tu việc này. Chúng ta 

ở  trong  cảnh  giới  khởi  tâm  động  niệm  thì  không 

được,  đó  chính  là  phàm  phu.  Hôm  nào  bạn  ở  ngay 

trong  cảnh  giới,  không  khởi  tâm  không  động  niệm, 

không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  thì  nắm  chắc 

phần. Vào lúc này có thứ gì hiện tiền? Pháp hỉ! Chân 

thật  hoan  hỉ,  cho  dù  công  phu  chưa  có  thành  tựu, 

nhưng  quyết  định  không  đọa  lạc  vào  ba  đường  ác, 

phước báo đời sau quyết định không ở nhân gian, mà 

ở  trên  trời  để  hưởng  phước,  quyết  định  lên  trời  để 

hưởng phước. Thế nhưng ở trong đây phải giác ngộ, 

bạn nhất định phải cầu sanh Tịnh Độ. Vì sao vậy? Vì 

ở cõi trời không cứu cánh, sợ là khi vừa lên trên trời 

lại bị  mê rồi, khi hưởng hết  phước trời  thì làm sao? 

Vẫn  phải  đọa  luân  hồi,  vẫn  phải  rơi  vào  ba  đường, 

vậy chẳng phải là đặc biệt sai lầm hay sao? Cho nên 

các  vị  nói  phước  báo  thế  gian  không  mê  hoặc  được 

các vị, nhưng còn có phước trời cũng đều phải không 

động tâm mới được. 

Phải chân thật phá phiền não, làm thế nào mới 

có  thể  làm  được?  Cho  dù  chính  mình  có  phước, 

phước  để  mọi  người  hưởng.  Thế  Tôn  làm  ra  tấm 

gương tốt nhất cho chúng ta, thiên thượng nhân gian 

phước báo rất lớn, nhưng viên mãn nhất cũng không 

hơn với Phật. Chúng ta  “Quy y Phật nhị túc tôn” , trí 

tuệ, phước đức viên mãn, Phật  có hưởng phước hay 

79 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



không?  Không  có!  Phật  vẫn  là  ba  y  một  bát,  vẫn  là 

nửa ngày ăn một bữa, dưới gốc cây ngủ một đêm, cả 

đời không thay đổi. Vì sao Ngài phải  làm như  vậy? 

Làm để cho chúng ta xem, phước báo của Phật để cho 

tất cả chúng sanh hưởng thụ, đặc biệt là gia trì tất cả 

chúng  sanh  khổ nạn,  khiến  cho tai  nạn  của  họ giảm 

nhẹ,  khiến  cho  thời  gian  chịu  nạn  của  họ  rút  ngắn, 

Phật lực gia trì. 

Các vị phải nên biết, nếu như không có Phật lực 

từ  bi  gia  trì,  thế  giới  này  ngày  nay  của  chúng  ta, 

không  biết  là  phải  gặp  tai  nạn  như  thế  nào?  Chúng 

sanh tội nghiệp cực trọng, thế giới này vẫn có thể duy 

trì, Phật lực gia trì, phước báo của Phật mang đến cho 

chúng ta, chúng ta không biết được nên cũng không 

biết  cảm  khích,  ngày  ngày  đọc  thượng  báo  tứ  trọng 

ân,  có  miệng  vô  tâm,  rốt  cuộc  có  cái  ân  gì  cũng 

không tường tận, ân đức quá to quá lớn, cho nên cái  

thế giới này có thể duy trì, nhờ oai thần nguyện lực 

của Phật gia trì. 

 Chữ: “Thành”  

Là thí dụ rất kiên cố, giống như thành trì vậy. 

Đó là nói tập khí phiền não của chúng ta, cho nên rất 

không dễ gì đoạn, vậy có thể đoạn được hay không? 

Quyết định có thể đoạn được. Phải làm thế nào mới 

có  thể  đoạn  được?  Vậy  vẫn  là  lời  nói  của  Đại  sư 

Thiện Đạo  “Gặp duyên chẳng đồng”.   

80 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nếu  như  chúng  ta  gặp  được  duyên  thù  thắng, 

thì  chúng  ta  rất  có  khả  năng  đoạn.  Duyên  gì  vậy? 

Ngày  ngày  nghiên  cứu  Đại  kinh  đại  luận,  mỗi  giờ 

mỗi  phút  nhắc  nhở  chúng  ta,  thì  có  khả  năng  đoạn 

trừ. Một ngày không đọc kinh, Bồ Đề liền suy, phiền 

não liền thêm lớn, ba ngày không đọc kinh, hoàn toàn 

thoái chuyển, liền quay trở lại. 

Do  đó  người  trước  duyên  sâu,  ngày  ngày  đọc 

kinh, ngày ngày niệm Phật, từ đầu năm đến cuối năm 

đều không gián đoạn, cho nên tính cảnh giác của họ 

rất cao, mỗi giờ mỗi phút có thể nhớ ra được, dần dần 

chầm chậm phiền não chuyển biến thành Bồ Đề, giác 

ngộ rồi, chân thật  là phá  mê khai  ngộ. Hiện tại thời 

gian chúng ta đọc kinh quá ít, thời gian niệm Phật quá 

ít,  đem  niệm  Phật  tụng  kinh  xem  thành  buổi  điểm 

tâm, không phải là bữa cơm chính, còn Tham-Sân-Si-

Mạn là bữa ăn chính. 


****** 

 



 

81 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



 

(VCD 034) 

Cho nên nhất  định phải  ghi nhớ, nếu chúng ta 

muốn  học  Phật,  muốn  vãng  sanh  đến  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc, mà không phá phiền não thì không 

được. Nếu bạn thật muốn phá phiền não, tôi  ở ngay 

đây nhắc nhở bạn  “Tâm không có ác niệm”. 

Cái gì là ác? Mười ác, việc này mọi người dễ ghi 

nhớ,  đó  là:   “Sát,  Đạo,  Dâm,  Vọng  ngữ,  Hai  lưỡi,  Ỷ 

 ngữ, Ác khẩu, Tham, Sân, Si” . Tâm không có ác niệm, 

mười  ác  niệm  này  không  còn,  chân  thật  không  còn. 

Tâm  cũng  không  tà  tư,  khởi  tâm  động  niệm,  đối  với 

người, với việc, với vật, là một mảng chân thành, cung 

kính,  từ  bi.  Quyết  định  không  có  một  chút  ý  niệm 

chiếm tiện nghi lợi ích của người khác, không thể có, 

đó  là  tà  tư.  Vĩnh  viễn  giữ  gìn  quyết  không  xâm  hại 

người  khác,  phải  nên  xả  mình  vì  người.  Người  khác 

xâm chiếm ta, ta không nên để ý đến, bố thí Ba La Mật 

cúng dường họ, chúng ta quyết không xâm chiếm chút 

gì lợi ích của người khác. Miệng không nói lời ác, thân 

không  tà  hạnh,  mỗi  niệm  quan  tâm  xã  hội,  quan  tâm 

chúng  sanh,  thương  yêu  xã  hội,  thương  yêu  chúng 

sanh, toàn tâm toàn lực giúp đỡ xã hội này, giúp đỡ tất 

cả chúng sanh, chúng ta phải có cái tâm này. 

Nếu bạn có thể giữ cái tâm này, có thể tu hành 

như  vậy,  thì  bạn  nhất  định  được  chư  Phật  hộ  niệm, 

82 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Long thiên, Thiện thần bảo hộ bạn, phiền não của bạn 

liền sẽ ít đi. 

Thứ hai: “Hoại chư dục tiệm” [Hoại các hào dục] 

 Chữ: “Tiệm”  

Là  nói  thí  dụ.  Từ  trước  thành  thị  có  tường 

thành,  bên  ngoài  thành  có  hào  giữ  thành,  hào  giữ 

thành gọi là “tiệm”. Phật ở ngay chỗ này đem phiền 

não  thí  dụ  cho  thành,  đem  dục  vọng  thí  dụ  cho  hào 

giữ  thành.  Tất  cả  chúng  sanh  ở  thế  gian  này  đều  có 

dục vọng:  “Ngũ dục”  là năm loại dục vọng mãnh liệt 

“Tài,  Sắc,  Danh,  Thực,  Thuỳ”,  “Lục  dục”   là  “Sắc, 

Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp” cũng còn gọi là  “Lục 

 trần”.   Những  thứ  này  đều  phải  viễn  ly,  phải  xả  bỏ, 

phải buông bỏ, đem dục vọng của đời sống chúng ta 

hạ xuống đến mức độ thấp nhất, đời sống của bạn liền 

được đại tự tại, ngay đời này bạn chân thật được hạnh 

phúc mỹ mãn. 

Ai  hiểu  được?  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  hiểu 

được. Ai làm đến được? Phật và học trò của Ngài làm 

được.  Bạn  xem  họ  trải  qua  đời  sống,  dưới  gốc  cây 

ngủ một đêm, nửa ngày ăn một bữa, không có bất cứ 

gánh nặng nào, họ thật tự tại. 

Người thế gian mê hoặc điên đảo, tham đắm năm 

dục sáu trần, nghĩ hết cách phải thành gia lập nghiệp. 

83 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



“Thành gia”, “thành” một cái nhà. Vậy nhà là gì? Nếu 

các vị xem thử kiểu dáng của cái “nhà”, theo văn tự của 

Trung Quốc giống như chữ “hào”, thì bạn xem ra đây 

là một cái phòng nhỏ, trong cái phòng nhỏ là gì? là chú 

heo  nhỏ,  đó  chính  là  nhà.  Cho  nên  Phật  thông  minh, 

Phật không làm cái việc này; “Lập nghiệp”, “nghiệp” là 

gì?  Là  nghiệp  chướng,  vậy  mà  còn  phải  lập  nghiệp, 

chướng  ngại  bạn  “minh  tâm  kiến  tánh”,  chướng  ngại 

bạn  thoát  sanh  tử,  ra  khỏi  ba  cõi.  “Gia  nghiệp”  trói 

buộc, người giác ngộ liền đem nó xả bỏ. 

Vậy ngày nay chúng ta xem thử, người xuất gia 

chúng ta có thật  xuất  gia hay không? Không có!  Ra 

khỏi cái nhà nhỏ, thì lại làm thành một cái nhà to, xả 

bỏ cái nghiệp nhỏ, làm thành một cái đại nghiệp, thật 

là khổ nói không ra lời. 

Cho  nên  chúng  ta  phải  tỉ  mỉ  mà  tư  duy,  phải 

nghĩ xem khi Phật còn ở đời, Ngài dạy chúng ta như 

thế nào? Những tổ sư đại đức xưa nay lại làm thế nào 

để dạy bảo chúng ta. Khi Thế Tôn còn ở đời không có 

đạo  tràng,  tuy  là  vào  lúc  tuổi  già  có  một  số  quốc 

vương, đại thần cung cấp một số Tịnh Xá, vườn rừng 

để cúng dường cho người xuất gia, thỉnh Phật ở nơi 

đó giảng kinh nói pháp, nhưng đó là thỉnh Phật ở nơi 

đó tạm trú, không hề đem nơi đó tặng cho Thích Ca 

Mâu Ni Phật, không hề có. Vườn rừng đạo tràng vẫn 

là  của  chính  các  tín  đồ,  họ  có  quyền  sở  hữu,  chủ 

quyền  là  của  chính  họ,  còn  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

84 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cùng những đệ tử của Ngài, nếu dùng lời hiện đại mà 

nói, thì họ có quyền sử dụng, không có quyền sở hữu, 

họ có thể sử dụng. Giống như chúng ta ở nhà nghĩ đi 

nghỉ dưỡng vậy, chúng ta đến ở vài ngày, mấy ngày 

này chúng ta có quyền sử dụng, nhưng ông chủ thì có 

quyền sở hữu, cho nên vẫn là không có. Chẳng phải 

đã  nghe  lão  Hoà  Thượng  tiền  bối  nói  với  chúng  ta, 

cái phòng này khi mưa xuống, ở nơi đó bị dột, người 

xuất gia ở chỗ này dột thì dọn qua nơi không dột, chỗ 

này lại dột nữa, thì thôi, đi nơi khác, dọn đi vậy, còn 

sửa  sang  phòng  ốc  là  việc  của  người  chủ,  do  họ  tu 

sửa,  người  ở  trong  phòng  không  lo  việc  này.  Loại 

cúng dường đó là công đức chân thật. 

Ngày nay có  một  số tín đồ mua nhà cửa, đem 

quyền sở hữu cúng dường cho pháp sư, pháp sư liền 

bước  lên  thòng  lọng,  bị  lỗ  thiệt  to.  Vì  sao?  Không 

phải bạn muốn xuất gia hay sao? Lại kéo bạn trở lại, 

đây là nhà của ông, ông lại quay lại rồi, lại có một cái 

nhà, vừa có nhà thì liền nhốt chết họ, vĩnh viễn không 

thể  thoát  khỏi  luân  hồi.  Hy  vọng  đồng  tu  xuất  gia 

chúng  ta,  phải  có  cảnh  giác  cao  độ,  quyết  không  bị 

thiệt. Nếu như bạn muốn hỏi, nếu chúng ta không có 

bất cứ thứ gì, chúng ta vẫn có thể thân tâm an ổn vẫn 

có  thể  làm  đạo  sao?  Cả  đời  tôi  làm  tấm  gương  cho 

các vị, làm thí dụ cho các vị, cả đời tôi không có đạo 

tràng, đều là ở đạo tràng của người khác, cả đời này 

chẳng phải là trải qua được rất tự tại, chẳng phải cũng 

85 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



trải qua được rất an vui? Không có gia nghiệp càng tự 

tại, càng an vui. Nếu như  chân thật  không có người 

quan  tâm  đến  tôi,  không  có  người  thỉnh  tôi  giảng 

kinh, không có nơi nào ở, xin nói với các vị, thì tôi an 

vui  không  gì  bằng,  tôi  lập  tức  đến  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc, A Di Đà Phật liền đến tiếp tôi đi. 

Cho  nên  các  vị  vẫn  biết  cúng  dường,  tìm  tôi  giảng 

kinh,  thì  tôi  cũng  không  còn  cách  nào  khác,  phải  ở 

thêm  vài  ngày  vậy,  đó  là  sự  thật.  Dục  vọng  giảm 

xuống đến mức thấp nhất, hiện tại tôi gần như không 

có dục vọng, hoằng pháp lợi sanh là việc của các vị, 

không liên quan với tôi, tôi ở đây giảng kinh, các vị 

muốn đem nó lưu thành băng đĩa để truyền bá khắp 

nơi, lợi ích chúng sanh, là việc của các vị, không liên 

quan  gì  với  tôi,  từ  trước  đến  giờ  tôi  không  nghe 

không hỏi, đó không phải là việc của tôi, ai thích thì 

người đó đi làm, trái lại tôi cũng không có bản quyền, 

cũng không gởi quan cáo các vị về tác quyền. 

Cho nên phải học người thông minh, phải nên 

biết những thứ này không phải là việc tốt, quyết định 

không có chướng ngại, xả bỏ tất cả chướng ngại mới 

có thể được đại tự tại. 

Nói đến chỗ này, mấy ngày nay tôi lại nghe các 

đồng tu nói  với tôi, có  một  số người nghe tôi  giảng 

kinh  nói  pháp  như  vậy  liền  đem  nhà  và  gia  nghiệp 

thảy  đều  buông  bỏ  để  đến  học  Phật.  Sự  nghiệp  vừa 

buông bỏ,  không  làm  việc,  không  thu nhập,  qua  vài 

86 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngày đời sống trở thành vấn đề, cả nhà đều kêu khổ, 

thân  thích  bạn  bè  xem  thấy  tình  hình  này  cho  rằng 

người  học  Phật  này  bị  ma  ám  rồi,  mê  muội  rồi,  họ 

đến để nói với tôi. 

Sau  khi  tôi  nghe  rồi,  tôi  thấy  họ  đã  hiểu  sai  ý 

nghĩa  của  tôi  nói,  không  phải  tôi  dạy  như  vậy.  Trên 

kinh  nói  “Nguyện  giải  Như  Lai  chân  thật  nghĩa” , 

thực tế là không dễ dàng. Ý nghĩa của Như Lai bạn 

làm sao hiểu? Ý nghĩa của tôi nói mà bạn đều đã hiểu 

sai, vậy bạn còn có thể hiểu được ý của Như Lai sao? 

Ở trong kinh Phật dạy cho chúng ta buông bỏ, 

là buông bỏ phiền não, là buông bỏ dục vọng, không 

phải  bảo  bạn  buông  bỏ  công  việc.  Bạn  xem  thử  bộ 

kinh nào trong kinh luận đại thừa, tiểu thừa bảo bạn 

buông bỏ công việc, bạn tìm thử đi, tìm đến cho tôi 

xem,  khi  nào  Phật  bảo  bạn  buông  bỏ  cả  công  việc. 

Nếu như nói Phật bảo công việc cũng đem buông bỏ 

luôn, vậy thì công tác giảng kinh nói pháp của Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  cũng  buông  bỏ.  Chúng  ta  cũng 

không  có  kinh  nghe,  thế  gian  cũng  không  có  Phật 

pháp.  Cho  nên  các  vị  nhất  định  phải  nên  biết,  việc 

không hề chướng ngại. 

Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói rất hay “Lý sự vô 

ngại,  sự  sự  vô  ngại”.  “Ngại”  là  gì  vậy?  Là  vọng 

tưởng, là phân biệt, là chấp trước. Chính là ngay chỗ 

này nói phiền não, dục vọng, cái thứ này có chướng 

87 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



ngại. Cho nên đó là nói chướng ngại trên tâm lý thì 

phải buông bỏ, trên sự không có chướng ngại. Không 

chỉ là Phật không dạy bạn đem công việc buông bỏ, 

mà còn dạy bạn làm công việc còn phải chăm chỉ nỗ 

lực  hơn  người.  Bạn  muốn  làm  được  tốt  hơn  người 

khác, muốn làm ra tấm gương tốt để cho người khác 

xem, bạn xem sau cùng trong “Kinh Hoa Nghiêm” 53 

đồng tham, chẳng phải là thí dụ hay sao? 53 vị đó là 

Phật, nói với các vị đó không phải là Bồ Tát, mà là 53 

vị Phật, dùng thân phận đại sĩ để xuất hiện, pháp thân 

đại sĩ là gì? Là họ nội chứng, vẫn là thị hiện, không 

phải  là  thật,  chân  thật  đều  là  chư  Phật  Như  Lai, 

nhưng trên dấu vết có nam nữ già trẻ, các ngành các 

nghề  khác  nhau.  Họ  từ  một  nghề  nghiệp  nào  đó,  ở 

trong một nghề nghiệp đó, làm ra tấm gương tốt nhất, 

mô phạm tốt nhất. 

Cho nên Bồ Tát đạo tu ở đâu vậy? Chính ngay 

trong cuộc sống thường ngày của chính mình mà tu, 

không  hề  rời  khỏi  đời  sống.  Còn  nếu  như  bạn  nói 

nhất định phải phát tâm, phải học Phật, phải tu hành 

chứng quả, phải xả bỏ việc nhà, nhất định phải xuất 

gia. Vậy xuất gia có thể thành được Phật hay không? 

Xuất  gia  nếu  không  gặp  được  duyên  tốt,  tạo  ra  tội 

nghiệp càng sâu, đọa A Tỳ Địa ngục càng nhanh, bị 

đọa càng nặng, càng thê thảm. 

Cho nên chúng ta ở trong 53 vị đồng tham xem 

thấy 53 vị Phật chính ngay trong đời sống của chính 

88 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



họ,  chính  ngay  trong  nghề  nghiệp  của  họ,  mỗi  mỗi 

đều thành tựu. Chúng ta phải giác ngộ, những người 

đó đoạn Tham - Sân - Si chính ngay trong cuộc sống, 

xả  bỏ  dục  vọng  chính  ngay  trong  cuộc  sống,  chính 

ngay cuộc sống thành tựu vô lượng pháp môn, thành 

tựu  vô  thượng  Phật  đạo,  đó  gọi  là  học  Phật,  tuyệt 

nhiên không phải là xả bỏ đi sự nghiệp của họ. 

Phật từ bi đến tột đỉnh, Thích Ca Mâu Ni Phật 

thị  hiện  người  xuất  gia.  Xuất  gia,  cái  nghề  nghiệp 

này, tu hành chứng quả có thể thành Phật. Cư sĩ Duy 

Ma là cùng một thời đại với Thích Ca Mâu Ni Phật, 

thị hiện tại gia thành Phật, có gia, có nghiệp, có vợ có 

con cái, tại gia cũng thành tựu cứu cánh viên mãn quả 

Phật như nhau, làm gì khác nhau chứ? 

Cho  nên  các  vị  phải  nên  biết,  xuất  gia  là  một 

hạnh  trong  360  hạnh,  cũng  là  một  hạnh  nghiệp,  cái 

hạnh nghiệp này làm cái gì? Cái hạnh nghiệp này là 

chuyên môn từ nơi công tác giáo dục xã hội, là một 

tính chất nghĩa vụ, bạn có hứng thú đối với việc này, 

bạn có thể chọn lựa hạnh nghiệp này, cái hạnh nghiệp 

này là hoàn toàn dốc hết nghĩa vụ, quyết định không 

ham muốn có sự báo đáp, không ham muốn. Báo đáp 

có  cần  không?  Báo  đáp  không  nên  nhận,  bạn  mới 

thanh tịnh. Nếu bạn nói tôi làm rất nhiều việc từ thiện 

xã hội, bạn chính mình đi  làm thì  tốt rồi, bạn hà tất 

phải đi làm người xuất gia cho phiền. Người xuất gia 

dạy bạn những việc tốt nào, bạn có tiền có thế lực thì 

89 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



bạn  nên  đi  làm.  Còn  nếu  bạn  đem  tiền  cúng  dường 

pháp  sư  rồi  nói   “Pháp  sư  à!  ông  làm  giúp  tôi”   thì 

chẳng phải là bạn đã làm phiền người khác hay sao? 

Thích Ca Mâu Ni Phật không làm, ngay trong đệ tử 

có  bao  nhiêu  quốc  vương  đại  thần,  có  đem  những 

cúng  dường  này  cúng  dường  cho  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật hay không? Hay là mời Thích Ca Mâu Ni Phật, 

mời những tăng đoàn đệ tử này của Phật giúp họ làm 

những việc tốt này không? Phật không có làm, không 

hề tiếp nhận, các người làm thì được rồi. Phật chỉ là 

dạy  cho  bạn  cách  làm  như  thế  nào,  còn  Phật  không 

làm việc này cho các vị. 

Hiện tại người xuất gia phá giới phạm quy củ. 

Vì sao vậy? Tiếp nhận cúng dường của người tại gia, 

làm việc cho người tại gia, mệt chết người, đáng đời! 

Cho nên nếu như chúng ta là người thông minh có trí 

tuệ,  không  làm  việc  ngốc  này,  các  người  tự  đi  làm, 

chúng ta chính mình mới có thể đem công việc thuộc 

bổn phận mình, làm được viên mãn tròn đầy. 

Tôi  có  rất  nhiều,  cũng  có  không  ít  người  đến 

khắp  nơi  tặng  cúng  dường,  vì  đã  trở  thành  một  loại 

phong  tục,  nếu  bạn  không  tiếp  nhận  thì  người  ta 

mắng bạn:  “Pháp sư này thật không từ bi, chúng tôi 

 muốn  trồng  một  chút  phước  điền,  mà  cũng  không 

 trồng được” . Việc này thật bất đắc dĩ, cho nên không 

còn cách gì, như ở Hồng Kông tôi không thể không 

tiếp nhận. Sau khi tiếp nhận, tôi liền để cho đồng tu 

90 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mang về, thảy đều giao cho cư sĩ Lý Mộc Nguyên để 

cho ông ấy làm việc, ông ấy làm ở đây, giao cho ông 

ấy làm. Ở Đài Loan tôi cũng nhận một ít cúng dường, 

vừa lúc có pháp sư đến Đại Lục cứu tế, nghe nói Đại 

Lục  nạn  nước  rất  nghiêm  trọng,  nên  tiền  nhận được 

tôi  thảy  đều  giao  cho  pháp  sư  đó.  Tiền  đó  tôi  xem 

cũng  không  xem,  không  hề  nhìn  qua,  nhiều  bao  đỏ 

mang đến cho đi qua, rất tự tại, để cho họ đi làm. 

Cho nên phải nên biết Tham-Sân-Si-Mạn, năm 

dục, sáu trần, hại chúng ta đến nỗi đời đời kiếp kiếp 

không ngẩng đầu lên được. Chúng ta không thể nói là 

không có thiện căn, nếu như nói không có thiện căn, 

hôm  nay  bạn  không  thể  ngồi  nơi  đây  đến  hai  giờ 

đồng hồ, bạn có thể ngồi được hai giờ đồng hồ, biểu 

thị bạn có thiện căn, Phật duyên của bạn rất sâu, quá 

khứ  đời  đời  kiếp  kiếp,  thân  cận  chư  Phật  Như  Lai, 

chư đại Bồ Tát, tổ sư đại đức. Vậy vì sao bạn không 

thể vãng sanh? Vì sao bạn vẫn đọa vào sáu cõi sanh 

tử luân hồi? Phiền não của bạn chưa đoạn, dục vọng 

chưa đem nó xả hết. 

Cho  nên  bạn  phải  thường  hay  nghĩ  đến  việc 

này, càng nghĩ càng đáng sợ, càng nghĩ càng thấy vấn 

đề này càng nghiêm trọng, ngay trong đời này chúng 

ta gặp được Phật pháp, gặp được cơ duyên thù thắng, 

vậy  ngay  trong  một  đời  này  có  thể  được  thuận  lợi 

vãng sanh hay không? Còn phải xem bạn có chịu đem 

phiền não, dục vọng hạ xuống đến mức thấp nhất hay 

91 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



không? Nếu quả nhiên có thể xả bỏ, có thể hạ thấp, 

thì ngay đời này chúng ta liền có thành tựu. Còn nếu 

như  đời  này  vẫn  là  bị  tập  khí  lôi  kéo,  vẫn  là  không 

chịu  buông  bỏ,  hay  nói  cách  khác,  cả  đời  này  cũng 

giống y như  đời trước vậy, thì  cũng chỉ  là kết  được 

thiện  duyên  với  A  Di  Đà  Phật,  không  thể  đi  được. 

Thành thật mà nói, bạn lại uổng qua một đời nữa, bạn 

nói xem có đáng tiếc không? 

Kinh văn mở ra câu thứ nhất liền nói đến phiền 

não  dục  vọng,  bạn  liền  biết  được  tính  nghiêm  trọng 

của  nó,  vô  lượng  kiếp  đến  nay  chúng  ta  bị  hại  thê 

thảm, mà vẫn chưa chịu giác ngộ hay sao? 

Thứ ba: “Tẩy trạc cấu uế” [Rửa sạch cấu ô] 

“Cấu” là phiền não, Phiền não chướng; “Uế” là 

Sở tri chướng, là vô minh, chúng ta phải kỳ rửa cho 

thật tinh sạch. Câu này là từ trên thí dụ mà nói, dùng 

phương pháp gì để tẩy rửa? Lý luận trong kinh điển 

đại tiểu thừa đã nói những đạo lý này. 

Tẩy  rửa  Sở  tri  chướng,  có  nhiều  loại  phương 

pháp  phương  tiện  khéo  léo,  giúp  chúng  ta  tẩy  trừ 

phiền não chướng. Ở Tịnh tông Bồ Tát Đại Thế Chí 

nói rất hay, Ngài dạy chúng ta:  “Gom nhiếp sáu căn, 

 tịnh niệm tương tục” . 

Đó là phương pháp tốt, vậy làm thế nào để gom 

92 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhiếp sáu căn? “Nhiếp” là thâu nhiếp, gom lại, Phật 

dạy  chúng  ta  như  vậy,  thánh  nhân  thế  gian  cũng  là 

dạy chúng ta như vậy. Các vị đọc “Tứ Thư”, bạn thấy 

Mạnh  tử,  ông  cũng  nói  ra  cái  ý  này,  ông  nói:   “Học 

 vấn chi đạo vô tha, cầu kỳ phóng tâm nhi dĩ”  15. 

“Cầu kỳ phóng tâm” chính là “Gom nhiếp sáu 

căn”.  Tâm  phàm  phu  của  chúng  ta  ở  đâu  vậy?  Tâm 

tùy theo sáu căn mà chạy rong bên ngoài, phan duyên 

sáu trần, mắt  duyên sắc, tai duyên tiếng, tâm hướng 

ra bên ngoài. Những thánh hiền thế xuất thế gian này 

dạy bảo chúng ta, bạn phải gom nhiếp cái tâm đó lại, 

mắt không duyên sắc trần, tai không duyên thinh trần, 

đem nó gom nhiếp lại, đó chính là học vấn, đó chính 

là công phu. 

Xã  hội  hiện  đại  này  rất  là  phức  tạp,  chính  là 

trên  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  đã  nói: “Tà  sư  nói  pháp 

 như cát sông Hằng” . 

Phật nói không chút quá đáng nào. Cái gì gọi là 

“tà  sư”?  Phàm  hễ  mê  hoặc  bạn  thì  đều  là  tà  sư. 

Truyền hình đang dạy bạn, ca vũ đang dạy bạn, sáu 

căn của bạn tiếp xúc với cảnh giới đều đang dạy cho 

bạn,  dạy  cho  bạn  làm  cái  gì?  Dạy  bạn  tạo  mười  ác 

nghiệp,  dạy  bạn  tăng  thêm  Tham-Sân-Si-Mạn.  Mục 

đích dạy cho bạn để làm gì vậy? Mục đích là kéo bạn 

vào A Tỳ Địa ngục, bạn không dễ gì ra khỏi được địa 

ngục.  Bồ  Tát  Địa  Tạng  ở  nơi  đó  phải  khổ  cực  lắm 

93 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



mới  có  thể  dạy  được  cho  bạn  ra  khỏi  địa  ngục,  kéo 

bạn từ trong địa ngục ra. Nhưng vừa kéo bạn ra vẫn 

chưa  được  mấy  ngày,  những  ma  vương  bên  ngoài 

xem thấy bạn “Làm sao mà lại ra được rồi, oh! Phải 

mau đi vào, phải mau đi vào đi”. Cho nên những ma 

vương  này  lại  tạo  ra  rất  nhiều  rất  nhiều  sự  mê  hoặc 

cho bạn, bạn vừa nắm lấy thì lập tức lại trở vào địa 

ngục. 

Cũng  giống  như  trên  “Kinh  Địa  Tạng  Bồ  Tát 

Bổn Nguyện” đã nói, Địa Tạng Bồ Tát thấy bạn vừa 

ra  khỏi,  ra  khỏi  đúng  một  vòng  lại  trở  vào  lại,  nên 

Ngài nói “Chúng sanh Diêm Phù Đề, cang cường nan 

 hoá” . 

Phải ghi nhớ lời của Phật Bồ Tát, không nên rơi 

vào  thòng  lọng  của  yêu  ma  quỷ  quái.  Có  rất  nhiều 

thòng  lọng  của  yêu  ma  quỷ  quái,  cho  nên  phải  hiểu 

được gom nhiếp sáu căn. Phàm hễ đã là tà, ác thì nhất 

định  phải  nên  tránh.  “Tà”  thì  không  “Chánh”,  “Ác” 

thì không “Thiện”, nhất định phải biết nguyên lý này. 

Cho nên người chân thật tu hành thì không nên 

xem truyền hình, truyền hình vào thời đại hiện nay là 

đầu  hiệu  của  ma  vương,  nếu  bạn  qua  lại  với  nó,  thì 

bạn phiền não sẽ to. Thế nhưng chúng ta hãy xem thử  

thế giới này, xem thấy vô số chúng sanh, các bạn nhỏ 

từ nhỏ thì đã kết giao mật thiết với nó rồi, một ngày 

cũng  không  rời  khỏi.  Vậy  còn  được  sao?  Chúng  ta 

94 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phải có cảnh giác cao độ. 

Hiện tại không chỉ có đó là ma vương, tương lai 

e  rằng  thay  thế  ma  vương  này,  sẽ  là  các  ma  vương 

càng  hung,  càng  tà  ác  hơn.  Đó  là  đường  truyền 

internet,  không  có  cách  gì  phòng  bị,  nội  dung  trong 

đó quá tà quá ác. Chúng ta nghĩ đến chỗ này vì sao 

không động tâm? Vì sao không lo sợ? Internet vốn dĩ 

là  một  công  cụ  rất  tốt  mà  bị  ma  vương  lợi  dụng. 

Chúng  ta  là  người  đệ  tử  Phật  có  lòng  tốt,  chúng  ta 

phải  phát  tâm,  chúng  ta  cũng  dùng  công  cụ  này  để 

tuyên  dương  chánh  pháp.  Người  thế  gian  người  có 

thiện căn vẫn là rất nhiều, nếu như có một so sánh, họ 

sẽ giác ngộ, họ sẽ quay đầu. 

Lần  trước  tôi  đến  Hồng  Kông,  ở  Hồng  Kông 

giảng kinh ba ngày. Lão pháp sư Giác Quang gọi điện 

cho tôi, chúng tôi ít khi gặp nhau, ông nói với tôi ông 

vừa từ Seattle - Hoa Kỳ trở lại. Ông ấy có hai cái đạo 

tràng ở Seattle, mỗi năm ông đều phải đi về hai lần, 

mỗi lần ở mười mấy ngày, lần này ở Seattle ông ngày 

ngày  nghe  tôi  giảng  kinh.  Tôi  nói  rất  kỳ  lạ,  tôi  làm 

sao  có  thể  giảng  kinh  ở  Seattle?  Ông  nói  là  trong 

truyền hình. Hiện tại ở Hoa Kỳ mỗi ngày chúng ta có 

thời gian một giờ đồng hồ, phát sóng băng đĩa giảng. 

Ông xem thấy được rất hoan hỉ, gọi điện nói với tôi, 

ông nói từ trước trong truyền hình cũng có một số tà 

sư  nói  pháp,  mê  hoặc  người,  ông  nói  sau  khi  đài 

truyền hình phát tiết mục này của tôi, những tiết mục 

95 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



đó liền rất ít phát, người xem cũng ít đi, cho nên thời 

gian  cho  những  tiết  mục  này  đại  khái  cũng  không 

còn. Ông đem tin tức này nói với tôi, rồi mời tôi ăn 

cơm. 

Cho  nên  công  cụ  khoa  học  kỹ  thuật,  chúng  ta 

phải  cố  gắng  lời  dụng  nó.  Trong  ngạn  ngữ  thường 

nói:   “Không  sợ  không  biết  hàng,  chỉ  sợ  hàng  đụng 

 hàng”.  Chúng ta dùng đồ thật, đồ tốt để làm ra một 

sự so sánh, để cho một số người còn có thiện căn họ 

biết chọn lựa, đó là việc tốt. 

Cho nên chúng ta phải xem trọng khoa học kỹ 

thuật,  xem  trọng  những  công  cụ  này,  phải  khéo  lợi 

dụng  nó,  để  đem  chánh  pháp  của  Phật,  pháp  thuần 

thiện của Phật, truyền bá khắp thế giới. 

Mọi  người  đều  biết  kiếp  nạn,  tai  biến  triền 

miên, vậy có thể hoá giải hay không? Trên lý luận là 

khẳng định là có thể hoá giải. Bạn phải biết kiếp nạn 

là do đâu mà hình thành? Là do tri kiến tà ác, hành vi 

tà ác tạo  thành, chúng sanh nghiệp  lực trói buộc, ác 

nghiệp chiêu cảm. Chúng ta nói lời nói này, hiện tại 

có rất nhiều người không tin, họ không thể tiếp nhận, 

nhưng những lời này đều là thật. 

Phật  thường  nói:  “Mười  pháp  giới  y  chánh 

 trang nghiêm, duy tâm sở hiện duy thức sở biến” . 

96 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đó là nói rõ nguồn gốc của vũ trụ nhân sanh, là 

do  vậy  mà  đến,  Phật  lại  nói  với  chúng  ta: “Tất  cả 

 pháp từ tâm tưởng sanh”.   

Hữu  tình  có  tưởng  liền  biến  thành  “Hữu  tình 

thế gian”, vô tình vô tưởng liền biến thành “Khí thế 

gian”. Hữu tình thế gian cùng khí thế gian đồng một 

căn nguyên. Mọi người học qua pháp tướng duy thức 

đều biết, bốn phần của A Lại Da, hữu tình hữu tưởng 

“Kiến phần”, vô tình vô tưởng “Tướng phần”. “Kiến 

phần,  tướng  phần”  cùng  đồng  một  “Tự  chứng 

phần”16. 

Cho nên chúng ta nếu như có thể đoạn tất cả tà 

ác, nỗ lực tu thiện, nghiệp thiện thêm lớn, hoàn cảnh 

y  báo  liền  chuyển,  tai  hại  tự  nhiên  cũng  có  thể  tiêu 

trừ, cũng có thể chuyển biến, chân thật là  “Y báo tuỳ 

 theo chánh báo chuyển”. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  cái  đạo  lý  này, 

phải  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật  này,  tiền  đồ  của 

chúng ta là một mảng sáng lạng. Cho nên người chân 

thật hiểu được dụng công, người chân thật biết dụng 

công, không gì khác hơn  “Gom nhiếp sáu căn”.   

Người  niệm  Phật  so  với  phương  pháp  Bồ  Tát 

Đại Thế Chí đã nói còn phải đơn giản hơn, còn phải 

có  hiệu  quả,  dùng  phương  pháp  gì?  Một  danh  hiệu 

97 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Phật gom nhiếp sáu căn:  “Nhất thanh Phật hiệu, nhất 

 thanh tâm”, “Nhất niệm tương ưng, nhất niệm Phật”.   

Cái gì gọi là tương ưng? Ngay trong một niệm 

không có tà ác thì tương ưng, không có tà tư, không 

có  ác  niệm  thì  tương  ưng.  Còn  như  niệm  Phật  vẫn 

khởi vọng tưởng, niệm Phật vẫn còn Tham - Sân - Si 

-  Mạn,  vẫn  có  phải  quấy  nhân  ngã,  thì  không  tương 

ưng, phải  tất  cả  những tri  kiến  thế  tục  này  thảy  đều 

không còn, tâm địa thanh tịnh thì tương ưng. 

Thứ tư: “Hiển minh thanh bạch” [Hiển minh thanh 

bạch] 

“Thanh  bạch”  là  thí  dụ  chân  tâm  bổn  tánh,  tự 

tánh, trừ bỏ hai loại chướng ngại phía trước là phiền 

não  chướng,  sở  tri  chướng  trừ  bỏ  hết,  thì  tự  tánh 

thanh  bạch  liền  hiển  lộ  ra.  Ngày  nay  tự  tánh  thanh 

bạch  của  chúng  ta,  bị  hai  loại  chướng  này  chướng 

ngại mất, không thể hiển lộ, nếu ta trừ bỏ đi hai loại 

chướng này thì tự tánh thanh tịnh liền xuất hiện, đúng 

như Bồ Tát Đại Thế Chí đã nói  “Bất dã phương tiện, 

 tự đắc tâm khai”  17 . 

“Hiển  Minh”  chính  là  “Tự  đắc  tâm  khai”.  Tự 

đắc  tâm  khai  chính  là  trong  Thiền  tông  môn  gọi  là 

“Minh tâm kiến tánh”. Thành thật mà nói, bốn chúng 

đồng  tu  chúng  ta  ngay  trong  một  đời  này,  phải  lấy 

98 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đây làm mục tiêu, tất cả cái khác là giả, chỉ có cái này 

là thật. Câu nói này ở trong tịnh tông chúng ta chính 

là “Nhất tâm bất loạn”. Bạn niệm Phật niệm đến nhất 

tâm, thành tựu của bạn là chân thật. 

Buổi tối hôm qua, một học sinh đến hỏi tôi, làm 

thế nào để học giảng kinh? Tôi hỏi anh ấy, năm nay 

anh  bao  nhiêu  tuổi?  28  tuổi.  Tôi  nói  rất  tốt,  anh 

chuyên  giảng  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  anh  giảng  10 

năm,  giảng  đến  38  tuổi.  Ngay  trong  10  năm  này, 

không nên can dự đến các kinh điển khác. Chỉ chuyên 

một môn, một môn thâm nhập, tâm của bạn liền định, 

tâm của bạn chuyên chú vào một bộ kinh này, một bộ 

kinh dùng thời gian trên dưới 10 năm, ngay trong 10 

năm  này  mỗi  năm  chí  ít  phải  giảng  2  lần.  Hy  vọng 

ngay trong 10 năm, đem bộ kinh này từ đầu đến cuối 

giảng qua 30 lần, có thể giảng được 50 lần thì càng 

tốt. Sau 10 năm bạn là người giảng hay nhất trên thế 

giới,  bạn  là  chuyên  gia  của  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”, 

bạn  chính  là  Vô  Lượng  Thọ  Phật  sống,  Vô  Lượng 

Thọ Phật giảng Kinh Vô Lượng Thọ, liền có thể hoá 

độ tất cả chúng sanh thế giới. 

Còn  như  bạn  muốn  học  2  bộ  kinh,  3  bộ  kinh, 

sức  mạnh  của  bạn  bị  phân  tán,  thì  bạn  không  thể  có 

thành tựu. Nếu bạn học 10 bộ kinh, 8 bộ kinh, thì bạn 

là một nhà Phật học, không có liên quan gì thoát sanh 

tử vượt qua ba cõi, tương lai bạn phải chết như thế nào 

99 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



thì  vẫn  phải  chết  như  thế  đó,  đáng  luân  hồi  như  thế 

nào thì vẫn phải luân hồi như thế đó. Bạn phải hiểu cái 

đạo lý này, phải hiểu rõ chân tướng sự thật này. 

Hôm  nay  tôi  ở  ngay  đây,  bạn  không  nên  học 

tôi,  nếu  bạn  học  tôi,  thì  tôi  lại  giảng  “Hoa  Nghiêm 

Kinh”,  lại  giảng  cái  này,  lại  giảng  cái  kia,  nếu  bạn 

học  tôi,  thì  thật  đáng  lo,  vì  sao?  Tôi  là  bị  ép  thôi, 

không  còn  cách  lựa  chọn,  không  còn  cách  nào,  rất 

đáng thương, nếu như có người giảng “Hoa Nghiêm”, 

tôi tuyệt đối không giảng “Hoa Nghiêm”, tôi sẽ một 

đời  chuyên  giảng  một  bộ  kinh,  tôi  phải  giảng  nhiều 

kinh  đến  như  vậy  để  làm  gì?  Vì  không  có  người 

giảng, không còn cách nào nên mới làm vậy. Vì bao 

nhiêu người nói với tôi: “Pháp sư à! Lưu lại một bộ 

này đi”. Vì lưu lại một  bộ băng đĩa, mà chỗ này hy 

sinh thật to thật lớn. Thế nhưng tôi hy sinh cũng có 

một  mức  độ,  các  vị  biết  không?  Hạ  hạ  phẩm  vãng 

sanh, có mức thấp nhất, tôi thật có thể vãng sanh, thật 

có thể đi được, còn nếu như Hạ hạ phẩm vãng sanh 

cũng  không  thể  nắm  chắc,  thì  việc  này  nhất  định 

không thể làm, cho nên có một mức độ thấp nhất. 

Nếu như các vị có thể nghe lời tôi khuyên, ngay 

trong một đời này chuyên giảng một bộ Kinh, tương 

lai  các  vị  vãng  sanh  là  thượng  thượng  phẩm  vãng 

sanh, đến thế giới Tây Phương Cực Lạc phẩm vị của 

bạn sẽ cao hơn tôi rất nhiều. Nhất định phải hiểu cái 

đạo lý này. 

100 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Năm xưa Đại sư Trí Giả còn ở đời cũng đã hi 

sinh  rất lớn, khi Ngài vãng sanh học trò hỏi phẩm vị 

vãng sanh  của  Ngài,  Ngài  chính  mình  nói, Ngài  nói: 

Nếu như tôi không độ chúng, phẩm vị rất cao, bởi vì 

độ chúng phải lo việc làm trụ trì, cho nên chỉ là vãng 

sanh  ở  phẩm  vị  thứ  5.  Công  phu  của  phẩm  vị  thứ  5 

không  cao,  tương  đương  với  Ngũ  đình  tâm  vị  trong 

tiểu thừa, cho nên Ngài vãng sanh là cõi Phàm thánh 

đồng cư, phẩm vị không cao. Thị hiện này xả mình vì 

người, đó là việc rất khó được, thế nhưng chính Ngài 

có mức độ thấp nhất để vãng sanh, quyết định có thể 

đi thì mới được, đó là từ bi chịu hi sinh chính mình, đó 

là  chân  thật  hi  sinh,  hi  sinh  phẩm  vị  cũng  không  gì 

đáng tiếc.  Còn nếu  như chính mình không nắm chắc 

được phần vãng sanh, vạn nhất không nên làm. Đó là 

việc chính mình nhất định phải biết. Quyết không nên 

muốn  làm  một  nhà  thông  thái.  Nếu  muốn  thông  đạt 

các  loại  Kinh  Luận,  đều  giảng  được,  tiếng  tăm  cao, 

vậy thì xong rồi, tiếng tăm hại chết người. Nếu chân 

thật  là  người  cừ  khôi,  chân  thật  là  bậc  đại  thiện  tri 

thức, bạn hỏi họ, họ thứ gì cũng không biết, họ chỉ biết 

một môn này, các môn khác xin đi hỏi người khác. 

53 tham trong Hoa Nghiêm chính là làm ra tấm 

gương  như  vậy  cho  chúng  ta  xem.  Bạn  xem  53  vị 

thiện  tri  thức  mà  Thiện  Tài  đến  tham  phỏng,  họ  là 

ngay trong vô lượng pháp môn, ta chỉ học một pháp 

môn,  các  pháp  môn  khác  ta  không  học,  chính  mình 

101 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



khiêm tốn, tán thán người khác. Cái ta biết rất có hạn, 

người khác biết thì rất nhiều, lại giới thiệu với Thiện 

Tài Đồng Tử đến nơi khác để tham phỏng. 

Cho  nên  Chư  Phật  Bồ  Tát  đều  làm  ra  tấm 

gương tốt nhất cho chúng ta xem, chúng ta phải giác 

ngộ. Ngạn ngữ Trung Quốc đã nói:  “Có công mài sắt 

 có ngày nên kim” , chỉ cần bạn hạ thủ công phu, làm 

gì  có  việc  không  thể  có  thành  tựu  được  chứ?  “Vô 

thượng bồ đề”, ngay trong một đời này của chúng ta 

đích  thực  có  thể  chứng  đắc  được,  chỉ  cần  bạn  thật 

chịu làm, chân thật có thể đem phiền não buông bỏ, 

đem dục vọng xả bỏ, một lòng một dạ, chuyên cần hạ 

thủ  công  phu.  “Minh  tâm  kiến  tánh” ,  phải  biết  sau 

khi ngộ rồi tất cả thông đạt vô ngại. 

Giáo học của thời xưa, không chỉ là Phật pháp 

mà cả giáo học của nhà Nho, lão sư đều rất xem trọng 

đối  với  ngộ  tánh  của  học  trò.  Hiện  tại  không  nói,  ở 

vào  thời  kỳ  kháng  chiến,  tôi  đi  học  ở  Quế  Châu, 

trường  học  chúng  tôi  lão  sư  vẫn  xem  trọng  đối  với 

ngộ tánh của học trò. Học trò ngộ tánh cao, thầy giáo 

đích thực đặc biệt quan tâm, chăm sóc đặc biệt, cho 

nên  họ  không  phải  là  truyền  bá  tri  thức,  mà  họ  là 

dùng phương tiện khéo léo giúp cho bạn khai ngộ, đó 

mới là giáo dục chân thật. 

Trường học hiện tại hoàn toàn là truyền thụ tri 

thức, truyền bá tri thức, không chú trọng ngộ tánh, đó 

102 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là sai lầm rất to lớn. Sau khi ngộ rồi, không chỉ bạn 

thông đạt pháp xuất thế gian, pháp thế gian bạn cũng 

thông  đạt.  Hôm  nay  tôi  cũng  nói  ra  một  thí  dụ  cho 

mấy đồng tu nghe, cũng là do họ đến hỏi, họ hỏi  là 

những Bồ Tát này, cùng phàm phu chúng ta có phải 

cùng  đồng  một  A  Lại  Da  Thức  hay  không?  Không 

sai, là như nhau, ngay trong giống nhau vì sao lại nói 

 “Khứ  hậu  lai  tiên  tác  chủ  công?”  18,  ngay  không 

giống có không giống. 

Thế  Tôn  ở  trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  nói  rất 

hay, Phật đem tâm tánh thí dụ cho đại hải, đem A Lại 

Da  Thức  của  mỗi  một  chúng  sanh  thí  dụ  cho  bọt 

nước,  bạn  nói  xem  bọt  nước  này  ở  trong  biển  lớn, 

một  người  là  một  bọt  nước,  những  bọt  nước  này  là 

giống  nhau  hay  không  giống?  Đều  là  trong  đại  hải 

biến hiện ra, giống, cùng giống một A Lại Da Thức, 

nhưng khi bọt nước này của bạn không vỡ thì không 

giống, bởi vì phạm vi của bạn rất hẹp, bọt nước của 

bạn sau khi vỡ rồi thì hoàn toàn giống nhau. 

Cho nên quả nhiên có thể chuyển thức thành trí. 

Trí tuệ khai rồi, tất cả chư Phật công đức trí tuệ đã tu 

vô lượng kiếp đều biến thành chính ta, Ngài tu biến 

thành của ta. Vì sao vậy? Cùng đồng một pháp thân, 

cùng đồng một tự tánh, đồng một A Lại Da Thức, vậy 

thì vì sao không thể đem của người khác biến thành 

của  ta?  Đạo  lý  giống  như  vậy,  vô  lượng  kiếp  đã  tu 

103 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



của ta cũng biến thành của người khác. 

Cho  nên   “Viên  mãn  Bồ  Đề,  quy  vô  sở  đắc”  19, 

đến quả địa Như Lai  thì Phật Phật như nhau, không 

hề khác nhau, chính là cái đạo lý này. Hiểu rõ cái đạo 

lý này, mới biết được khai ngộ là đáng quý, sau khi 

ngộ rồi tất cả thông đạt, thế xuất thế gian pháp tất cả 

thông đạt. 

Do  đó  từ  xưa  đến  nay  thế  xuất  thế  gian  pháp, 

chân thật thiện tri thức dạy học, chân thật thương yêu 

chúng sanh, đều là chủ trương dạy bảo bạn  “Một môn 

 thâm nhập, huân tu dài lâu” . Không phải dạy bạn rất 

nhiều rất tạp, dạy rất nhiều rất tạp là hại bạn, làm cho 

bạn hướng đến cái gì? Hướng đến con đường danh lợi, 

không  phải  hướng  đến  học  vấn  chân  thật,  học  vấn 

chân  thật  không  có  liên  quan  gì  với  danh  vọng  lợi 

dưỡng. Có học vấn chân thật, sẽ không còn truy cầu 

danh vọng lợi dưỡng. Đó cũng là một chữ “duyên”, có 

duyên có thể nhờ danh vọng lợi dưỡng giáo hoá chúng 

sanh, lợi ích chúng sanh, quyết không ham muốn danh 

vọng lợi dưỡng, quyết không truy cầu  danh vọng lợi 

dưỡng.  Chúng  ta  phải  hiểu  cái  đạo  lý  này,  sau  đó 

phương châm tu học mới có thể nắm chắc được. 

Hôm  nay  thời  gian  hết  rồi.  Chúng  ta  chỉ  học 

đến đây. A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

104 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





(VCD 035) 

  

CHÁNH  KINH:  “Điều  chúng  sanh,  tuyên  diệu  lý, 

trữ công đức, thị  phước điền. Dĩ chư pháp dược, 

cứu liệu tam khổ.” 

 [Dịch  nghĩa:  Ðiều  ngự  chúng  sanh,  tuyên  diệu  lý, 

 trữ công đức, bày phước điền. Dùng các pháp dược 

 cứu chữa ba khổ.] 

Đoạn  kinh  văn  này  chính  là  nói:   “Bi  trí  liệu 

 khổ, chúng sanh thế gian” . 

Ở trên kinh Phật nói với chúng ta Tam giới đều 

là khổ, đó là nói đến trên trời và nhân gian. Cái khổ 

của nhân gian, nhất là trong mấy năm gần đây người 

hiện  đại  chúng  ta,  cảm  xúc  của  chúng  ta  rất  là  sâu 

sắc, mà thực tế ngay cả trên trời (trời ở trên kinh Phật 

nói có 28 tầng trời) cũng là rất khổ. 

Ở  trên  kinh  Phật  nói  với  chúng  ta  cái  khổ  vô 

lượng vô biên, có thể phân làm ba loại lớn “Khổ khổ, 

Hoại  khổ,  Hành  khổ”,  ba  loại  lớn  này  thảy  đều  bao 

gồm trong đó. 

 Có ba loại khổ lớn. 

 Thứ nhất là “Khổ khổ” . 

105 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Cái chữ khổ phía trước là động từ, chữ khổ phía 

sau là danh từ, sự bao hàm ở trong đó, thực tế mà nói 

quá nhiều quá rộng. Phật cũng đem nó quy nạp lại 8 

loại, nên gọi là tám khổ. Các vị phải nên biết tám khổ 

chính là thuyết minh nói rõ “khổ khổ”. Ở trong đó có 

Sanh - Lão - Bệnh - Tử, Cầu bất đắc, Ái biệt ly, Oán 

tắng  hội,  Ngũ  ấm  xí  thạnh.  Những  danh  từ  này,  tôi 

nghĩ không cần phải nói tỉ mỉ, nói tỉ mỉ sẽ chiếm rất 

nhiều  thời  gian.  Tám  khổ  giao  nhau.  Tiếp  đến  là 

“Hoại khổ”. 

 Thứ hai là “Hoại khổ” . 

Là  đối  với  tất  cả  sắc  tướng  nó  luôn  có  biến 

hoại,  khi  nó  tồn  tại,  chúng  ta  cảm  thấy  được  rất  tốt 

đẹp,  đến  khi  biến  hoại,  liền  cảm  thấy  rất  khổ.  Điều 

sau cùng nói đến là “Hành khổ”. 

 Thứ ba là “Hành khổ” . 

Là  thí  dụ  như  người  thế  gian  thường  nói 

“Không thể trẻ mãi”, đây chính là thuộc về hành khổ. 

Sát na sát na nó đang thay đổi, sát na sát na nó đang 

xê dịch, luôn luôn thay đổi, đó là thuộc về hành khổ. 

Phật  nói  với  chúng  ta,  trong  cõi  Dục  giới  ba 

loại khổ này đều có, ngày tháng rất khó qua. Trời Sắc 

giới  không  có  “Khổ  khổ”,  vì  sao  không  có?  Khống 

chế được dục, nên gọi là “Thiểu dục, tri túc”. Họ có 

106 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trí tuệ, có sức định, nên họ có thể đem tham ái hưởng 

thọ trong năm dục sáu trần xả bỏ, đem những thứ này 

buông bỏ, do đó mà họ không có khổ khổ. Người trời 

Sắc giới là hoá sanh, cho nên họ không có Sanh - Lão 

-  Bệnh  -  Tử  khổ.  Cõi  Dục  giới  là  thai  sanh,  noãn, 

thấp,  hoá  đều  có  nhưng  thai  sanh,  noãn  sanh,  thấp 

sanh chiếm đại đa số. Người trời Sắc giới đã lìa khỏi 

dục, lìa khỏi năm dục “Tài, Sắc, Danh, Thực, Thuỳ”, 

họ đều xả bỏ. 

Điều  này  khiến  cho  chúng  ta  rất  khó  tưởng 

tượng  ra  được,  chúng  ta  xả  tài  còn  có  thể  được,  xả 

sắc, sắc tình nam nữ cũng có thể được, danh cũng có 

thể không cần, nhưng con người này vẫn chưa phải là 

chết, nên bỏ ăn thì không được, vì không ăn thì liệu 

có  người  nào  chịu  nổi,  không  ngủ  cũng  không  thể 

được. 

Các vị phải nên biết, người trời Sắc giới họ có 

thiền định rất sâu. “Thiền duyệt vi thực”, “Cái ăn” là 

dùng từ để nuôi thân, nhưng ở cõi trời Sắc giới cái từ 

dùng  để  nuôi  thân  thể  không  phải  là  thức  ăn,  mà  là 

“Thiền  định”,  cũng  không  cần  phải  ngủ  nghỉ,  luôn 

luôn là tỉnh táo, thiền định là tỉnh táo, không phải hôn 

trầm, luôn luôn là tỉnh táo. Cho nên họ ở ngay trong 

định, chứng minh cho chúng ta là năm dục họ đều có 

thể xả được. 

Hiểu rõ được cái đạo lý này, chúng ta phải nên 

107 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



tận lực khả năng để hạ thấp lòng tham xuống, hạ thấp 

Tham-Sân-Si  xuống.  Nếu  bạn  làm  được  thì  bạn  sẽ 

được cái tốt nhất định đối với chính bạn, đó là giúp 

đỡ cho việc tu học của bạn, giúp cho bạn khai trí tuệ, 

giúp đỡ rất tốt đối với thân thể của bạn mà người thế 

gian  gọi  là  khoẻ  mạnh  sống  lâu,  không  dễ  dàng  già 

yếu. Đó chính là do định huệ khởi lên tính tác dụng 

nhất  định.  Người  sức  định  càng  sâu  thì  họ  sẽ  biết 

được cái thân thể này vẫn là một việc phiền phức. 

Người  trời  “Sắc  giới”  có  thân  thể,  sắc  tướng. 

Có thân thể, tuy rằng họ không có khổ khổ, nhưng họ 

vẫn có hoại khổ. Thân hình họ luôn sẽ có một ngày 

hoại đi, hoàn cảnh lầu các cung điện của nơi ở cũng 

sẽ có một ngày hủy diệt, cho nên họ có hoại khổ. Thế 

là một số người cõi Sắc giới này thông minh, họ biết 

được hoại khổ từ do đâu mà có? Bởi vì có thân, bởi vì 

có sắc tướng, cho nên mới có hoại khổ. Nên họ còn 

tiến  thêm  một  bước  nữa  không  cần  đến  cái  “Thân” 

sắc tướng cũng xả bỏ luôn. 

Tiến  vào  cõi  trời  “Vô  sắc  giới”,  vô  sắc  giới 

đương  nhiên  không  có  cả  khổ  khổ,  hoại  khổ  đều 

không  có,  nhưng  họ  vẫn  có  hành  khổ.  Hành  khổ 

chính  là  cảnh  giới  này  tuy  là  tốt,  nhưng  không  thể 

vĩnh viễn giữ gìn, khi thời gian đến thì họ không thể 

giữ  được.  Đó  là  tầng  thứ  cao  nhất  trong  tầng  trời, 

không  có  cao  hơn,  họ  không  giữ  gìn  được,  vậy  thì 

liền phải hướng xuống đoạ lạc, đây gọi là hành khổ. 

108 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật nói với chúng ta Tam giới thảy đều là khổ, 

trong Kinh Pháp Hoa hình dung ba cõi như nhà lửa, 

cũng giống như một tòa nhà lớn vậy, bên trong đã bị 

cháy, không có nơi nào là an toàn, cho nên chúng ta 

nhất  định  phải  nên  biết,  trong  sáu  cõi  chỉ  có  khổ 

không có vui. Vậy cái gọi là vui là gì vậy? Nếu cho 

rằng vui  là  cái  khổ  tạm  thời  đình  chỉ, bạn  cảm  thấy 

được rất vui, kỳ thật đó là cái thấy sai lầm của bạn. 

Phật  nói  rất  có  đạo  lý,  thí  dụ  con  người  mỗi  ngày 

không  thể  ít  hơn  ba  buổi  cơm,  ba  bữa  ăn  no  rồi  thì 

cảm thấy rất an vui, còn thiếu đi một bữa không được 

ăn thì đói thấy rất khổ, hai bữa không được ăn thì sẽ 

càng khổ hơn, có thể thấy được khổ là thật. Ăn uống 

là  cái  gì?  Là  trị  cái  bệnh  đói  của  bạn.  Vậy  cái  thân 

này có gì tốt? Có cái gì là vui đâu? Đến lúc thì phải 

trị  một  chút,  nếu  không  trị  một  chút  thì  chịu  không 

nổi. Đây là những chân tướng sự thật, nhưng có mấy 

người nghĩ đến? Mấy người chú ý đến chân tướng sự 

thật  này? Cho nên tỉ mỉ  mà nghĩ  thì  lời  Phật  đã nói 

mỗi câu đều là chân thật. 

Phật  xuất  hiện  ở  thế  gian  này,  để  làm  gì  vậy? 

Phía  trước  đã  nói  qua,  vì  để  giáo  hoá  chúng  sanh, 

Ngài vì việc này mà đến. Trong tám tướng thành đạo 

thì tướng thứ bảy là  “Chuyển pháp luân tướng” , Ngài 

chính là vì sự việc này mà đến. Sự việc này nếu dùng 

lời hiện tại mà nói gọi là từ nơi công việc giáo học xã 

hội, mà đối tượng giáo học là tất cả chúng sanh sáu 

109 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



cõi, chính là thiết thực vì cảnh giới của chúng ta mà 

nói. Mở rộng hơn nữa là chúng sanh chín pháp giới, 

là  đối  tượng  giáo  hoá  của  Phật  đà.  Trong  đoạn  này 

nói với chúng ta, nguyên tắc giáo học của Ngài là: 

Thứ nhất: “Điều chúng sanh, tuyên diệu lý” [Ðiều 

ngự chúng sanh, tuyên diệu lý] 

“Chúng sanh” ở nơi đây chính là tất  cả  chúng 

sanh hữu tình, chúng sanh hữu tình dùng lời hiện đại 

của  chúng  ta  mà  nói  chính  là  thuộc  về  động vật,  có 

cảm tình, có cảm tình là động vật. 

“Điều”  cái  chữ  này  là  chữ  then  chốt.  Chúng 

sanh thân tâm không thể điều hoà. Thân không điều, 

thân chính là cái gọi là bốn đại này không hoà, trên 

sinh lý bạn liền có đau bệnh, còn trên tâm lý nếu như 

không hoà, bạn liền có ưu tư phiền não. 

Cho nên nguyên tắc giáo học của Phật là giúp 

cho  chúng  sanh  làm  thế  nào  điều  tâm,  làm  thế  nào 

điều thân. Tiêu chuẩn của “điều” là pháp tắc tự nhiên, 

nếu như chúng ta có thể thuận theo pháp tắc tự nhiên, 

thì thân tâm liền khoẻ mạnh. 

Pháp tắc của tự nhiên ở trong kinh Phật gọi là 

Pháp tánh, Phật tánh, tương ưng với thể tánh, đó gọi 

là điều thuận, còn nếu như trái với thể tánh thì phiền 

phức liền đến. Tất cả chúng sanh mê mất đi tự tánh, 

110 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng  ta  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  thì  gọi  là  không 

hiểu  được pháp tắc của tự nhiên. Thân tâm,  cái tâm 

này chính là tư tưởng kiến giải của bạn, hoàn toàn trái 

với pháp tắc của tự nhiên, cho nên chiêu cảm đến tất 

cả khổ nạn, chiêu đến tất cả những việc không vừa ý, 

đạo lý chính ngay chỗ này. 

 Pháp tắc tự nhiên là gì? 

Ở  trên  kinh  luận  Phật  nói  rất  nhiều,  nói  ra  thì 

mọi người đều biết, thế nhưng thân tâm của bạn vẫn 

cứ trái ngược với pháp tắc này, cho nên bạn không có 

được thọ dụng của Phật pháp, còn nếu như bạn nghe 

rồi hiểu được rồi, bạn có thể tương ưng với pháp tắc 

này, thì bạn liền được đại tự tại, bạn liền có được thọ 

dụng chân thật, hạnh phúc viên mãn chân thật. Pháp 

tắc này là nói với chúng ta  “Tướng có, Thể không” , 

nhà Phật nói  “Tướng có, tánh không” , tánh chính là 

thể là “không”, tướng có, “có” không phải thật “có”. 

Trên  “Kinh  Bát  Nhã”  nói  rất  hay,  “Bát  Nhã 

Tâm   Kinh” mọi người ngày ngày đều đọc; “có” gọi là 

“diệu hữu”, “không” gọi là “chân không”,  “Diệu hữu 

 phi hữu, chân không bất không”  20 .   

Cho  nên  trước  chữ  “không”  thêm  một  chữ 

“chân”.  “Chân  không”  là  nói  cái  gì?  Nói  ra  là  tâm 

tánh của chúng ta, tâm tánh là chân không, tâm tánh 

biến  hiện  ra tướng, những cái tướng này gọi  là diệu 

111 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



hữu, sum la vạn tượng, bao gồm chính thân thể của 

chúng  ta,  bao  gồm  tất  cả  vạn  tượng,  cái  vạn  tượng 

này không phải là thật. 

Trên Kinh Kim Cang nói với chúng ta: “Phàm 

 sở hữu tướng, giai thị hư vọng” . 

Hư vọng không thể nói không có tướng, tướng 

có, nhưng tướng là hư vọng. Vì sao nói là hư vọng? 

Tướng  không  thể  vĩnh  hằng  tồn  tại,  không  chỉ  là 

tướng  của  mười  pháp  giới  không  thể  tồn  tại  vĩnh 

hằng, tướng của pháp giới nhất chân cũng không thể 

vĩnh  hằng  tồn  tại.  Thế  nhưng  chúng  ta  thấy  những 

hiện tượng này vẫn tồn tại một khoảng thời gian, cái 

tướng này là tướng tiếp nối tướng, như vậy mới hiểu 

rõ chân tướng sự thật. Nếu như hiểu rõ chân tướng sự 

thật,  chúng  ta  sẽ  không  phân  biệt  đối  với  tướng,  sẽ 

không  chấp  trước.  Vì  sao  vậy?  Vì  nó  là  giả,  mộng 

huyễn bào ảnh, nếu bạn phân biệt nó, là vọng tưởng, 

nếu  bạn  chấp  trước  nó,  là  phiền  não.  Vọng  tưởng 

phiền não từ do đâu mà có? Tự làm tự chịu. Đây là 

nói  cho  bạn  chân  tướng  sự  thật.  Trên  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” nói với chúng ta, tất cả hiện tượng này thời 

gian của nó tồn tại “khoảng sát na”. 

 “Sát na”  là gì? 

Trên  “Kinh  Nhân  Vương”  nói  với  chúng  ta, 

một khảy móng tay có 60 sát na, một sát na có 90 lần 

112 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sanh diệt. Thời gian của một khảy móng tay rất ngắn, 

một  sát  na  là  một  phần  60  của  thời  gian  một  khảy 

móng tay, một phần của 60 trong thời gian ngắn như 

vậy, cái tướng này có 900 lần sanh diệt trong 1 sát na. 

Chúng  ta  dùng  phim  ảnh  để  làm  thí  dụ,  giống 

như hiện tại chúng ta xem phim ảnh, các vị dễ dàng 

hiểu  được,  phim  ảnh  ở  trên  màn  bạc  chiếu  ra  hình 

ảnh,  trong  máy  chiếu  là  phim  gốc,  mọi  người  đều 

biết, trong một giây đầu ống kính của nó đóng mở 24 

lần, trong một giây chiếu ra 24 tấm, cái phim gốc đó 

liên tục tướng tiếp nối tướng, tiếp nối nhau, chúng ta 

xem thấy thì dường như là thật, vậy mà một giây mới 

có 24 lần đóng mở. Phật liền dùng cách nói này trên 

Kinh Nhân Vương, một khảy móng tay của chúng ta, 

kinh Phật nói “Cái khảy của người khoẻ mạnh”, thân 

thể của đại  lực sĩ rất là khoẻ  mạnh dũng mãnh, nên 

khảy được rất nhanh, chúng ta khảy được nhanh. Một 

giây có thể khảy được 4 lần, 4 nhân 60 lại nhân tiếp 

cho  900,  một  giây  bao  nhiêu  tấm  ảnh,  có  bao  nhiêu 

tấm  phim  gốc?  Hai  lần  108.000  tấm  (216.000  tấm). 

Đó  là  hiện  tượng  mà  hiện  tại  chúng  ta  thấy  được. 

Trên màn bạc một giây 24 tấm thì đã có thể lừa được 

bạn  rồi,  bạn  liền  cho  rằng  đó  là  thật,  nếu  như  một 

giây  là  hai  lần  108  ngàn  tấm,  thì  bạn  làm  sao  biết 

được nó là giả? Trên “Kinh Nhân Vương” nói với các 

vị là Thế Tôn phương tiện nói, nếu như các vị tỉ mỉ 

mà tư duy, sau đó mới hiểu được lời Phật nói: “Tất cả 

113 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



 pháp  hữu  vi,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh,  như  sương 

 cũng  như  chớp” .  Chúng  ta  mới  chân  thật  có  mấy 

phần thể hội. 

Trong “Hoa Nghiêm Kinh” phẩm “Thập định” 

nói  được  rõ  ràng  hơn,  một  sát  na  không  chỉ  có  900 

lần  sanh  diệt,  cho  nên  ở  trong  Kinh  Nhân  Vương 

chúng ta thấy được việc này là Thích Ca Mâu Ni Phật 

phương tiện  nói, không phải  nói  chân thật, nói  chân 

thật  thì  cái  tốc  độ  này  còn  nhanh  hơn  so  với  đây 

không biết là gấp bao nhiêu lần. Đây là nói  rõ chân 

tướng sự thật của vũ trụ hiện tượng, sát na sanh diệt. 

Cho nên Phật đem cái hiện tượng này cũng gọi 

là “Bất  sanh bất diệt”. Vậy thì  các vị  phải  nên biết, 

quả nhiên bất sanh bất diệt, nếu nói một cái bất sanh 

bất diệt, đó chẳng phải là lời  thừa hay sao? Câu nói 

này của Phật là nói tất cả sanh diệt của pháp tướng. 

“Sanh  diệt”  vì  sao  nói  “Bất  sanh  bất  diệt”?  Tốc  độ 

sanh  diệt  của  nó  quá  nhanh  gần  như  là  đồng  thời, 

sanh diệt gần như là đồng thời, cho nên gọi bất sanh 

bất diệt. Đó chính là ý nghĩa Phật nói pháp. 

Chúng  ta   “Nguyện  giải  Như  Lai  chân  thật 

 nghĩa” , hiểu rõ chân tướng sự thật, các vị nghĩ xem 

làm  gì  có  pháp  tướng  tồn  tại?  Mười  pháp  giới  Y 

Chánh  Trang  Nghiêm,  bao  gồm  sáu  cõi,  ba  đường, 

căn bản là không thể tồn tại, chân thật là mộng huyễn 

bào  ảnh,  căn  bản  là  không  thể  tồn  tại. Nhưng tất  cả 

114 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng sanh mê ở ngay trong cảnh giới này, cho rằng 

cái cảnh giới này là thật, cho rằng cái cảnh giới này là 

thật  có,  rồi  ở  ngay  trong  cảnh  giới  này  mà  khởi  lên 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Sự việc này phiền 

phức. 

Thế là chúng sanh đem hiện tượng sát na sanh 

diệt chuyển biến, cái tướng đó là sát na sanh diệt, sát 

na chuyển biến. Chúng sanh dùng sức mạnh gì đem 

cái  hiện  tượng  này  chuyển  biến?  Ý  niệm,  chính  là 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Cho  nên  ý  niệm 

của bạn thiện, chuyển biến chính là cảnh giới thiện, ý 

niệm ác, chuyển biến là cảnh giới ác. Do đây có thể 

biết thiên đường là do ý niệm biến ra, địa ngục cũng 

là do ý niệm biến ra. 

Nếu bạn hiểu rõ cái đạo lý này, thì liền biết được 

học vấn trong cái đạo lý này thật to lớn. Quan trọng 

nhất là điều tâm. Vì sao vậy? Thân không cần phải lo, 

thân là tuỳ tâm, tuỳ ý niệm mà biến hiện. Vậy chúng ta 

phải  chú  trọng  “điều”  cái  gì?  Điều  “năng  biến”,  “sở 

biến”  không  quan  trọng,  năng  biến  tương  ưng  với 

pháp tắc tự nhiên, sở biến thì thuận lý thành chương 

liền biến thành Thế Giới Cực Lạc, liền biến thành thế 

giới Hoa Tạng, biến thành khu vườn tốt đẹp thế gian, 

người người sinh hoạt đều hạnh phúc tràn đầy, vậy thì 

quá tốt. Có thể làm được hay không? Có thể! Khẳng 

định được, vấn đề bạn phải hiểu được đạo lý ở trong 

đó, hiểu được cảnh giới có diễn biến thế nào. 

115 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Cho nên Phật dạy chúng ta, thực tế ra mà nói, 

đem  thế giới  Hoa Tạng, đem thế giới  Cực Lạc phổ 

cập đến tất cả thế gian, khiến cho tất cả thế gian đều 

biến  thành  Thế  Giới    Cực  Lạc,  đều  biến  thành    thế 

giới  Hoa  Tạng.  Cách  biến  thế  nào  vậy?  Trước  phải 

điều  tâm.  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  vì  sao  tốt 

đẹp đến như vậy? Lòng người ở nơi đó tốt. Trên kinh 

nói:   “Các  bậc  thượng  thiện  nhân  cùng  ở  một  nơi” . 

Nếu như cái thế gian này ngày này của chúng ta, con 

người chúng ta mỗi mỗi đều là thượng thiện, thì hoàn 

cảnh y báo của chúng ta ngày nay nhất định giống y 

như Thế Giới Cực Lạc, cái đạo lý chính là như vậy. 

Thế  giới  Hoa  Tạng  vì  sao  tốt  đẹp  đến  như  vậy? 

Người trong thế giới Hoa Tạng, mỗi một người ở đó 

đều đã đoạn kiến tư phiền não rồi, trần sa phiền não 

đoạn  luôn,  vô  minh  cũng  phá  được  mấy  phẩm,  cho 

nên  thế giới đó tốt đẹp. 

Thế giới này ngày nay của chúng ta vì sao mà 

không tốt? Tất cả chúng sanh tư tưởng, kiến giải, lời 

nói,  tạo  tác,  hoàn  toàn  trái  ngược  với  pháp  tắc  tự 

nhiên. Trong lòng nghĩ ra trái với pháp tắc tự nhiên, 

nên gọi là tà tri tà kiến, nói ra, làm ra, cũng trái ngược 

với pháp tắc này, nên tạo  mười ác nghiệp. Việc này 

trên   “Kinh  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện”  đã  nói: 

 “Chúng sanh Diêm Phù Đề khởi tâm động niệm đều 

 là tội”.   

Tội  nghiệp  biến  ra  cảnh  giới  gì,  biến  ra  hoàn 

116 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cảnh hiện tiền của chúng ta. Đặc biệt là trong một hai 

năm gần đây, thiên tai nhân họa đến đâu cũng có, có 

một  số  đồng  tu  đến  hỏi  tôi,  có  thể  tránh  khỏi  hay 

không? Tôi nói với mọi người “Không cách gì tránh 

khỏi”.  Các  vị  nếu  muốn  di  dân,  nếu  muốn  tìm  một 

khu vực trên thế giới này không bị tai nạn, xin nói với 

các vị, không hề có. Nếu bạn muốn tìm, bạn hãy đến 

các nơi trên thế giới  này  mà tham quan du lịch  một 

lần, có nơi nào mà ở đó con người không có Tham-

Sân-Si, thì nơi đó chính là đất phước, bạn đi xem thử, 

tìm  thử  xem,  có  nơi  nào  mà  con  người  không  có 

Tham-Sân-Si  hay  không?  Có  nơi  nào  mà  con  người 

không tạo ác nghiệp hay không? Nếu bạn có thể tìm 

được  nơi  này  thì  tốt,  hiện  tại  chúng  ta  đều  biết  trên 

địa cầu không hề có nơi nào như vậy, không thể tìm 

ra. 

Nhưng  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  có.  Vì 

vậy  người  niệm  Phật,  người  học  Phật  là  người  sáng 

suốt, tai nạn đến rồi có sợ hay không? Không sợ, tai 

nạn đến rồi có thể tránh được hay không? Nhất định 

có thể tránh khỏi. “Tránh khỏi” không phải là nói cái 

thân thể này của chúng ta không bị nạn. Thân gặp nạn 

hay  không  gặp  nạn  không  hề  gì,  vì  thân  ở  thế  gian 

này  không  thể  thường  trụ,  vì  có  Sanh-Lão-Bệnh-Tử 

nên làm gì có thể thường trụ? Việc này chúng ta phải 

triệt để giác ngộ. Vậy tai nạn đến rồi thì làm sao? Rất 

bình thường, không một chút lạ kỳ nào, nghiệp nhân 

117 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



quả  báo  trong  đây,  ngõ  ngách  ngọn  nguồn,  rõ  ràng 

tường tận, thông suốt  thấu đáo, bạn còn gì  mà khẩn 

trương  chứ?  Cho  nên  ở  trong  cái  cảnh  giới  này,  đại 

nạn  đến  đâu  cũng  không  khiếp,  không  sợ,  tâm  là 

định, tâm là thanh tịnh, không luận là tai nạn như thế 

nào, có thể tiếp nhận, không hề có vấn đề gì, thân thể 

bị huỷ diệt ở trong tai nạn, nhưng tinh thần của bạn 

(trong  Phật  pháp  gọi  là  “thần  thức”,  trong  thế  pháp 

gọi  là  “linh  hồn”)  sẽ  đi  tìm  một  thân  thể  khác,  đó 

không  phải  là  chết.  Thân  thể  của  chúng  ta,  thân  có 

sanh diệt, trong sanh diệt vẫn có một cái “Ta” không 

sanh diệt. “Ta” không sanh diệt, nhưng cái thân này 

của ta thì nó sanh diệt, thân không phải là ta, nếu như 

chúng  ta  nhận  biết  thần  thức  linh  hồn  là  ta,  thân 

không  phải  là  ta,  thì  bạn  đã  nâng  cao  lên  cảnh  giới 

của chính mình rồi. Thân không phải là ta, vậy thân là 

thứ  gì  vậy?  Thân  là  sở  hữu  của  ta.  Cũng giống như 

chúng ta mặc quần áo vậy, là sở hữu của ta, khi quần 

áo  mặc  cũ  rồi,  rách  rồi,  bạn  sẽ  bỏ đi  để  đổi  một  bộ 

mới khác, cho nên thân này hoại rồi thì đem nó bỏ đi, 

lại đổi một cái thân khác. Cho nên nếu bạn chân thật 

có được chút công phu, công phu này không cần phải 

rất  cao,  bạn  liền  sanh  tử  tự  tại.  Sanh  tử  tự  tại  là  xả 

thân thọ thân, cũng giống như lột bỏ quần áo thay bộ 

quần áo khác tự tại như vậy. 

Người  thế  gian  không  biết  được  sự  việc  này, 

thay quần áo mà cảm thấy rất khổ, ai  vậy? Trẻ con, 

118 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trẻ con mặc một bộ quần áo, bảo nó đổi một bộ khác 

thì  cảm  thấy  thật  là  khổ sở,  chạy  đông  chạy  tây,  nó 

không cam tâm, không tình nguyện, cảm thấy việc đó 

như cực hình. Người lớn thì không như vậy, quần áo 

dơ  rồi  phải  giặt,  kiểu  dáng  không  thích  hợp,  thì  đổi 

một  kiểu  dáng  mới,  họ  rất  an  vui  xả  thân  thọ  thân. 

Học Phật công phu đến rồi, đối với sanh tử xem ra cái 

gì?  Xem  thành  như  thay  bộ  quần  áo  vậy,  một  chút 

đau khổ cũng không có, một chút khẩn trương cũng 

không  có,  một  chút  khiếp  sợ  cũng không  có.  Người 

như vậy xả thân thọ  thân, thành thật mà nói  khi  thọ 

thân khác, quyết định đổi một thân khác phải tốt đẹp 

hơn  nhiều  so  với  cái  thân  thể  này,  đó  là  thiện  báo. 

Nếu như khi xả thân, cảm thấy hoang mang, khiếp sợ, 

sợ hãi, vậy khi bạn đổi một thân khác sẽ xấu đi, đổi ra 

cái  thân  gì  vậy?  Đổi  cái  thân  súc  sanh,  đổi  cái  thân 

ngạ quỷ, vậy thì rất khó có thể quay lại. Cũng giống 

như thay đổi quần áo vậy, càng đổi quần áo càng rách 

nát, càng khó coi hơn, vậy thì bạn hỏng rồi. 

Học Phật có thể có được chút thọ dụng này thì 

rất cừ khôi rồi. Đây mới là thọ dụng nhỏ ở trong Phật 

pháp thôi, không phải  thọ dụng lớn. Vì sao vậy? Vì 

bạn nhận biết thần thức là “Ta”, nhưng thần thức vẫn 

không phải là ta. 

 Vậy chân thật “Ta”  là gì vậy? 

119 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Chân thật là “Ta” chính là  “Pháp tánh”.  Trong 

thiền  tông  gọi  là   “Minh  tâm  kiến  tánh” .  Kiến  tánh, 

thấy được chân ngã, tông môn gọi là  “Mặt mũi trước 

 khi cha mẹ chưa sanh ra”.   

Nếu chúng ta nhận định thần thức là ta, không 

nhận cái thân này là ta, xin nói với các vị, là bạn có 

thể thoát khỏi  sáu cõi  luân hồi. Nếu ở trong sáu cõi 

mà  không  rời  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi,  thì  bạn  quyết 

định  được  hưởng  phước  trời,  bạn  sanh  lên  trên  cõi 

trời.  Còn  cao  minh  hơn  thì  siêu  việt  sáu  cõi,  có  thể 

nâng  cao  lên  pháp  giới  của  Thanh  văn,  Duyên  giác, 

Bồ Tát. Trong mười pháp giới, pháp giới bốn thánh, 

đó là không gian sinh hoạt của bạn, đó là nơi đến của 

bạn, thù thắng hơn nhiều so với sáu cõi. 

Còn nếu như bạn biết thần thức vẫn không phải 

là ta, vẫn là giả không phải là thật, “Tự tánh” mới là 

ta. Vậy thì công đức của bạn liền viên mãn, bạn liền 

siêu  việt  mười  pháp  giới,  đến  nơi  nào  vậy?  Đi  đến  

thế giới Hoa Tạng, thân cận Tỳ Lô Giá Na Phật, làm 

bạn với 41 vị pháp thân đại sĩ, người một nhà, hoặc 

giả là vãng sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, 

vĩnh viễn siêu việt mười pháp giới, đó là chân tướng 

sự thật. 

Phật  xuất  hiện  ở  cái  thế  gian  này,  chính  là 

muốn nói cho chúng ta nghe sự việc này, đó mới là 

chân  tướng  sự  thật,  chân  thật  có  thể  “điều  chúng 

120 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sanh”. 

Cho  nên  chúng  ta  học  Phật,  quan  trọng  nhất 

phải tu “tâm thanh tịnh”. Trong đề kinh của Kinh Vô 

Lượng Thọ, đem nguyên tắc tu học nói với chúng ta, 

Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác. Ba cái nguyên tắc này, 

chúng ta ở mọi lúc, ở mọi nơi, đối nhân xử thế tiếp 

vật, chúng ta tu cái gì? Tu tâm thanh tịnh. Tất cả mọi 

người không nhiễm ô tâm tánh, nếu như đối với mọi 

người, thuận với chính mình khởi lên ý niệm thương 

yêu,  không  thuận  với  ý  của  chính  mình  thì  sanh  sân 

hận, sanh đố kỵ, tâm của bạn bị ô nhiễm, không thanh 

tịnh. 

Cho nên tu hành tu ở đâu vậy? Tu chính ngay 

đây. Khi tất cả cảnh giới này hiện tiền, rõ ràng tường 

tận,  thông  suốt  thấu  đáo,  không  bị  ô  nhiễm,  thì  bạn 

mới  có  được  công  phu  chân  thật,  bạn  tu  hành  công 

phu đắc lực, bạn thật có công phu. 

Không bị cảnh giới bên ngoài ô nhiễm, hay nói 

cách  khác  cảnh  giới  ở  trước  mắt  rõ  ràng  tường  tận, 

thông  suốt  thấu  đáo,  đó  là  huệ.  Trong  lòng  chính 

mình như như bất động, không phân biệt, không chấp 

trước, không khởi tâm không động niệm, đó là công 

phu. 

Chúng ta tu hành phải tu ở ngay đây, tu ở ngay 

trong hoàn cảnh nhân sự, tu ở ngay trong hoàn cảnh 

121 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



vật chất. Mỗi ngày sáu căn chúng ta tiếp xúc, tất cả 

người,  tất  cả  vật,  tất  cả  mọi  việc,  làm  công  phu  gì 

vậy? Chính là làm cái công phu này. Ý niệm vừa khởi 

lên,  cho  dù  là  niệm  thiện  hay  là  ác  niệm  đều  là  ô 

nhiễm,  ác  niệm  là  ô  nhiễm,  thiện  niệm  cũng  là  ô 

nhiễm, ý niệm vừa khởi lên, lập tức dùng câu “A Di 

Đà Phật” làm cho ý niệm này lắng xuống. Tịnh tông 

chúng  ta  dùng  cái  phương  pháp  này,  một  câu  Phật 

hiệu làm cho ý niệm này lắng xuống, hoá giải hết cái 

ý niệm này, tất cả vọng niệm thảy đều qui về câu A 

Di Đà Phật. 

“A Di Đà Phật” là gì? A Di Đà Phật là đức hiệu 

trong  tự  tánh  của  chúng  ta,  A  Di  Đà  Phật  chính  là 

chân  như  bổn  tánh  của  chúng  ta.  Danh  tự  của  chân 

như bổn tánh gọi là A Di Đà Phật, đó là một câu phạn 

ngữ,  dịch  thành  ý  nghĩa  Trung  Quốc  là  “Vô  lượng 

giác”, tất cả đều quy về vô lượng giác. Danh hiệu đạo 

sư của Thế Giới Tây Phương Cực Lạc gọi là A Di Đà 

Phật. Cho nên ở trên kinh Phật thường nói:  “Tự tánh 

 Di Đà, duy tâm Tịnh Độ” , đó là từ trên tâm tánh mà 

nói, từ trên chân thật mà nói. 

Câu Phật hiệu này bạn phải biết niệm, cái biết 

niệm này, người sơ học biết niệm, chính là đem tất cả 

ý niệm của bạn đều chuyển biến thành A Di Đà Phật, 

làm cho trong tâm của bạn, ngoài câu A Di Đà Phật 

ra, không có một tạp niệm thì tâm thanh tịnh của bạn 

liền hiện tiền. Tâm thanh tịnh hiện tiền chính là trên 

122 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Kinh  Di  Đà”  nói  “Nhất  Tâm  bất  loạn”,  bạn  liền 

được nhất tâm bất loạn, nhất tâm bất loạn còn gọi là 

 “Niệm Phật Tam muội”. 

“Tam  muội”  là  tiếng  Phạn,  ý  nghĩa  là  “Chánh 

thọ”, là “Hưởng thụ bình thường”. Ngày nay chúng ta 

hưởng  thụ  không  bình  thường.  Hưởng  thụ  bình 

thường  là  vô  niệm,    “Niệm  mà  không  niệm,  không 

 niệm mà niệm” , đó là hưởng thụ bình thường. 

Cho nên tông chỉ giáo hoá chúng sanh của Phật, 

mục đích chính là  “Điều chúng sanh, tuyên diệu lý”. 

“Diệu lý” là chân tướng sự thật, cũng là chúng 

ta  thường  nói  “Thật  tướng  các  pháp”.  Nói  được  rõ 

ràng  hơn  một  chút  chính  là  chân  tướng  của  vũ  trụ 

nhân sanh. Phật là vì chúng ta nói rõ sự việc này. 

Sự  việc  này  nếu  bạn  hiểu  được  rõ  ràng,  thì  ở 

ngay trong cuộc sống thường ngày chúng ta phải biết 

nên  làm  như  thế  nào.  Có  phải  chính  mình  phải  khế 

nhập  cảnh  giới  này  thì  tốt?  Không  sai,  có  thể  khế 

nhập cảnh giới này rất tốt, tự lợi công đức bạn được 

rồi.  Thế  nhưng  cái  thế  gian  này,  còn  có  rất  nhiều 

chúng sanh chưa giác ngộ, không thể nói xem thấy họ 

thì  không  quan  tâm,  chính  mình  trốn  tránh  cái  hiện 

thực này, đó là sai lầm. Ở trong Phật pháp gọi là  “Tự 

 cho  mình  cao”.   Phật  không  tán  thán  những  người 

này, bạn chính mình được độ, bạn phải giúp đỡ người 

123 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



khác, đó là Bồ Tát. 

Thứ hai: “Trữ công đức” [Trữ công đức] 

“Hoá tha”: Giúp đỡ người khác, thế nhưng bạn 

phải nên biết hoá tha cần phải tự độ. Nếu bạn chính 

mình đối chân tướng sự thật, không thấu triệt, không 

hiểu  rõ,  tà  kiến,  phiền  não,  tập  khí  của  chính  mình 

chưa  đoạn  dứt,  bạn  làm  sao  có  thể  giúp  cho  người 

khác? 

Thậm chí chúng ta hiện tại trên thực tế cũng đã 

từng  thấy  qua  mượn  danh  để  tư  lợi,  giả  mượn  Phật 

pháp  thoã  mãn  dục  vọng  của  riêng  mình,  tạo  ra  vô 

lượng  vô  biên  tội  nghiệp.  Nếu  bạn  nói  “Họ  không 

hiểu”,  nhưng  họ  cũng  có  thể  nói  được  khéo  léo,  họ 

cũng  có  thể  đem  kinh  giảng  được  có  đầu  có  đuôi, 

cũng  xây  dựng  đạo  tràng  trang  nghiêm,  cũng  có 

không ít đồ chúng tu hành theo họ. Thế nhưng những 

gì chính họ làm, hoàn toàn trái ngược với Phật pháp. 

Họ làm ra là cái gì? Vẫn cứ là danh vọng lợi dưỡng, 

vẫn cứ là phải quấy nhân ngã, vẫn cứ mỗi niệm được 

mất, đem cái được mất xem thành quá nặng. Vì sao 

có ra cái lỗi lầm này? Hai câu phía trước họ không có 

làm, họ không làm được, cho nên công đức liền biến 

thành phước đức, thậm chí đến công đức, phước đức 

biến  thành  tội  lỗi,  khuyên  bảo  mọi  người  tu  phước, 

cùng xả tài tu phước, mọi người đều xả tài, còn họ thì 

đựng ở trong túi, đầy đủ cho chính họ, họ chính mình 

124 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tạo  vô lượng tội nghiệp. Người xưa không như  vậy, 

người  xưa  hiểu  được,  xây  dựng  đạo  tràng  trang 

nghiêm, không phải chính mình hưởng thụ. Cho nên 

chúng  ta  thấy  những  tòng  lâm  được  xây  dựng  vào 

thời xưa, các vị tỉ mỉ mà quan sát, phòng ốc của trụ 

trì  và  chấp  sự  ở, hoàn  cảnh  của  họ  rất  là  thô  sơ, do 

đây  có  thể  biết  đại  chúng  cúng  dường  để  tu  phước, 

chính họ không có hưởng, hay nói cách khác ăn mặc 

ngủ nghỉ của họ, tất cả hoàn cảnh đời sống không hề 

thay  đổi,  đó  là  rõ  lý,  không  tạo  tội  nghiệp.  Hiện  tại 

mọi  người  khuyên  mộ  rất  nhiều  tiền,  xây  dựng  một 

cái đạo tràng lớn, trước tiên phải đem hoàn cảnh cư 

trú của chính mình bố trí sao cho rất tốt đẹp, là tạo tội 

nghiệp. 

Xây dựng đạo tràng là nơi làm đạo, là nơi cúng 

cho chúng, không phải cúng dường chính mình. Mọi 

người  cũng  đều  nghe  nói  qua,  nhà  Phật  có  một  câu 

nói: “Một hạt gạo của thí chủ, nặng như núi Tu Di, 

 đời nay không liễu đạo, mang lông đội sưng để trả”.   

Lời  nói  này  là  thật  không  phải  là  giả,  bạn  có 

phước báo lớn, có thể hưởng thọ mười phương chúng 

sanh cúng dường, làm gì  có phước báo lớn đến như 

vậy?  Chỉ  có  Phật  và  Đại  Bồ  Tát  mới  có  phước  báo 

này, phàm phu làm gì có phước báo lớn như vậy. Cho 

nên mê hoặc điên  đảo, phước báo này hưởng không 

được vài năm, khi chết đều là mơ mơ hồ hồ mà chết, 

125 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



chết  rồi  thì đi đến nơi đâu vậy? Chỗ này không cần 

phải  nói,  tương  lai  vẫn  là  không  tránh  khỏi  phải  trả 

nợ. 

Cho nên Phật dạy cho chúng ta phải  “Trữ công 

 đức” ,     không  phải  phước  đức.  Trong  công  đức  có 

phước  đức,  trong  phước  đức  thì  chưa  chắc  có  công 

đức.  Công  đức  là  nói  tu  công  mà  có  được,  thí  dụ 

chúng ta trì giới có công, thì bạn liền được định, định 

chính là đức; Tu định có công, trí tuệ khai, khai huệ 

là đức. Do đây có thể biết, công là tu nhân, đức là quả 

báo, tu nhân được quả, là đạo lý nhất định. 

Chúng ta phải trữ công đức, tích công bồi đức, 

làm thế nào mới có thể giữ được công đức? Cái chữ 

“Trữ” này rất quan trọng, trữ là tồn trữ, lưu kho, công 

đức của bạn mới có thể tích lũy được. Trong nhà Phật 

có  một  câu  nói   “Lửa  thiêu  rừng  công  đức”.   Công 

đức rất khó mà tồn trữ, vì sao vậy? Một đám lửa thì 

cháy  sạch.  Lửa  gì  vậy?  Sân  hận,  khởi  tức  giận,  vừa 

khởi  tức  giận,  công  đức  đều  hết.  Cho  nên  bạn  phải 

biết, bạn cả đời này tu hành trữ được bao nhiêu công 

đức, nghĩ lại xem bắt đầu từ lúc nào không khởi tức 

giận,  nếu  như  sáng  sớm  ngày  nay  khởi  lên  một  cơn 

giận, công đức của bạn, công đức của đời quá khứ và 

ngay đời này đã tu chỉ có mấy giờ đồng hồ, thảy đều 

cháy sạch, không còn gì hết. 

126 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Người hiện tại nói công đức, có thể nói đều là 

hữu danh vô thực, có cái tên của công đức, tu cái tên 

của công đức, nhưng không tu công đức thật. Vì sao? 

Trong lòng chỉ  cần có  cái không được vui, thì  công 

đức hết rồi. 

Chúng ta phải biết thế gian yêu ma quỷ quái rất 

nhiều, chỉ sợ bạn tích công bồi đức, cho nên thị hiện 

ra vô số cảnh giới, vô số nhân duyên, muốn phá hoại 

đi  công đức của bạn. Thế nhưng bản thân họ không 

có năng lực phá hoại công đức của bạn, bất cứ người 

nào cũng đều không có cách gì phá hoại công đức của 

bạn.  Vậy  ai  có  thể  phá  hoại?  Chính  mình  phá  hoại 

chính  mình,  còn họ  ở  nơi đó thúc  đẩy  bạn,  làm  cho 

bạn khởi tức giận, làm cho bạn khởi tâm sân hận, làm 

cho  bạn  rất  nghe  lời,  quả  nhiên  khởi  tức  giận,  quả 

nhiên  khởi  tâm  sân  hận,  đem  công  đức  của  chính 

mình thiêu hết sạch. Ma ở nơi đó vỗ tay vui mừng, tốt 

lắm, làm ra cái việc ngốc vậy. 


****** 

 



127 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 





(VCD 036) 

Chúng ta sau khi hiểu  rõ được cái  đạo lý này, 

nhất  định  phải  đề  cao  cảnh  giác,  tất  cả  thuận  cảnh 

không  sanh  tâm  hoan  hỉ,  tất  cả  nghịch  cảnh  không 

sanh  tâm  sân  hận,  thì  công  đức  của  bạn  mới  có  thể 

giữ được, con người này là trí tuệ chân thật. 

Phía trước, “Hàng phục ma oán” Thích Ca Mâu 

Ni Phật thị hiện cho chúng ta xem,  “Dĩ định huệ lực, 

 hàng  phục  ma  oán” [Dùng  sức  định  huệ  hàng  phục 

ma  oán].  Nếu  bạn  không  có  định,  không  có  huệ,  thì 

công  đức  của  bạn  không  thể  giữ  được,  đó  là  đạo  lý 

nhất  định.  Ở  trong  cảnh  giới  thường  hay  khởi  tâm 

động niệm vậy còn có thể được sao? Nếu tâm bạn tùy 

theo  cảnh  giới  bên  ngoài  xoay  chuyển  thì  đó  là  tâm 

luân hồi tạo nghiệp luân hồi, tương lai chịu báo luân 

hồi,  là  bạn  làm  ra  việc  như  vậy.  Cho  nên  sau  khi 

chúng ta hiểu rõ, chúng ta phải ở ngay trong cuộc sống 

thường ngày mà rèn luyện, việc rèn luyện này chính là 

tu  hành.  Ngày  trước  sáu  căn  chúng  ta  tiếp  xúc  với 

cảnh  giới  sáu  trần,  dễ  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  xoay 

chuyển, xem thấy ưa thích chúng ta khởi lên tâm hoan 

hỉ,  xem  thấy  không  ưa  thích  chúng  ta  khởi  tâm  ghét 

bỏ, vậy thì sai rồi. Sai lầm thì đem nó tu sửa lại, tu sửa 

thế  nào  vậy?  Thuận  cảnh  không  sanh  tâm  hoan  hỉ, 

nghịch cảnh không sanh tâm ảo não, đó gọi là tu hành, 

đem cái sai lầm tu sửa lại, đó gọi là tu hành. 

128 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho  nên  tu  hành  không  phải  mỗi  ngày  tụng 

kinh, niệm Phật, lạy Phật, đó mới chỉ là hình thức tu 

hành. Tu rồi phải chân thật có thể hữu dụng, phải có 

thể  dùng  được  ở  ngay  trong  đời  sống,  khi  bạn  đối 

diện với tất cả mọi người, tất cả mọi  vật, tất cả mọi 

việc, phải thật khởi lên được tác dụng, tâm bạn không 

còn bị cảnh giới này xoay chuyển, bạn mới gọi là có 

công phu. 

Còn  như  bạn  ở  Niệm  Phật  Đường  niệm  Phật, 

một  ngày  bạn  có  niệm  mười  vạn  danh  hiệu  Phật, 

nhưng  nếu  như  đối  diện  với  cảnh  giới  tâm  còn  bị 

cảnh giới bên ngoài xoay chuyển, vậy thì như người 

xưa  nói,  bạn   “Đau  mồm  rát  họng  cũng  chỉ  uổng 

 công”  mà thôi. Như  vậy là bạn không có công phu, 

công phu của bạn là giả không phải là thật, công phu 

thật phải trải qua được sự khảo nghiệm. Khi bạn cùng 

ở với mọi người (dùng lời hiện tại mà nói là giao lưu 

với  chúng  sanh)  vào  lúc  này  cũng  phải  có  biểu  lộ, 

biểu  hiện  cũng  có  hỉ,  nộ,  ai,  lạc,  đó  là  biểu  diễn, 

không  phải  là  thật,  nhưng  bên  trong  thanh  tịnh  vô 

nhiễm.  Đúng  như  Vĩnh  Gia  đã  nói:   “Phân  biệt  diệc 

 phi  ý”  21,  vậy  thì  đúng  rồi.  Còn  nếu  như  một  người 

đến  cảnh  giới  này,  trên  mặt  giống  như  tượng  thần 

điêu khắc vậy, người như vậy ở trong xã hội, cũng có 

thể hù chết người. 

Cho  nên  ứng  dụng  ngay  trong  cuộc  sống 

thường ngày, rất là hoạt bát, rất là linh hoạt, hiển thị 

129 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



ra Phật  pháp là đáng quý, viên  dung của Phật  pháp, 

thọ dụng chân thật của Phật pháp, từng li từng tí đích 

thực là không có ô nhiễm, chân thật có định có huệ. 

Đây gọi là công phu, đó chính là công đức, bạn chân 

thật là trữ được công đức. 

Thứ ba: “Thị phước điền” [Bày phước điền] 

Vậy  bạn  còn  phải  tu  phước.  Tu  phước  quyết 

không phải vì chính mình, tu phước là vì chúng sanh, 

không có phước báo làm sao có thể độ chúng sanh? 

Cho nên thành Phật, Phật gọi là “Nhị túc tôn”. “Túc” 

là đầy đủ, là viên mãn, “Nhị” là hai loại, một là trí tuệ 

viên mãn, một là phước đức viên mãn. Phật là phước 

đức  viên  mãn.  Có  phước  lớn  đến  như  vậy,  cho  nên 

mới có thể cho tất cả chúng sanh hưởng phước. Ngày 

nay chúng ta ở cái đạo tràng này, ngồi ở nơi đây hai 

giờ  đồng  hồ,  hưởng  phước  báo  của  chư  Phật  mười 

phương. 

Chúng  sanh  xả  tài,  xả  lao  lực,  Phật  có  phước 

báo  này  có  thể  tiếp  nhận,  Phật  tiếp  nhận  rồi,  Phật 

không có hưởng, Phật cho mọi người chúng ta cùng 

hưởng. Cái lý cùng sự này chúng ta đều phải rõ ràng, 

chúng  ta  phải  học  tập,  chúng  ta  có  phước  nhất  định 

phải  cho  mọi  người  cùng  hưởng,  không  nên  chính 

mình  riêng  hưởng,  chính  mình  riêng  hưởng  là  tạo 

nghiệp,  cho  mọi  người  hưởng,  chân  thật  gọi  là  tu 

phước. 

130 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Cái gì gọi là phước? Nhất định phải rõ ràng. 

 “Thị”   là  chỉ  thị  ra  những  gì  là  phước  điền? 

Phước điền rất nhiều, hay nói cách khác cơ duyên tu 

phước quá nhiều quá rộng. Nhà Phật phước điền vô 

lượng, quy nạp thành ba loại lớn. 

 Loại thứ nhất gọi là “Bi điền” . 

Từ bi, lân mẫn với tất cả tất cả chúng sanh bần 

cùng  khổ  nạn.  Vậy  chúng  ta  muốn  hỏi  những  ai  là 

chúng  sanh  bần  cùng  khổ  nạn?  Chúng  sanh  trong 

mười pháp giới đều là bần cùng khổ nạn. Bạn không 

nên  chỉ  xem  thấy  những  người  hiện  tiền  không  có 

cơm  ăn,  không  có  quần  áo  mặc,  loại  người này  bần 

cùng  khổ  nạn.  Còn  có  những  người  hiện  tại  họ  có 

phước báo, ở nơi phòng ốc rất tốt, đời sống rất là dư 

giả, bạn cho rằng loại người này không nghèo cùng. 

Thực tế họ cũng là nghèo cùng như nhau mà thôi. Họ 

nghèo  cùng  chỗ  nào  vậy?  Họ  nghèo  cùng  ở  trí  tuệ. 

Không có trí tuệ là nghèo cùng, hay nói cách khác đời 

sống vật chất họ có thể trải qua được, nhưng đời sống 

tinh thần họ rất khổ. 

Cho  nên  nghèo  cùng  có  loại  nghèo  cùng  trên 

vật chất, có nghèo cùng trên tinh thần, có nghèo cùng 

trên đạo nghiệp, có nghèo cùng trên trí tuệ. Phạm vi 

nghèo cùng thì quá rộng quá lớn. Ngày nay chúng ta 

nói có năng lực kỹ thuật không thể so sánh với người 

131 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



khác, nhưng đều là nghèo cùng, đều là lạc hậu, mới 

biết  được  phạm  vi  nghèo  cùng  sâu  rộng  vô  hạn.  Bồ 

Tát  thấy  được,  đại  từ  đại  bi  giúp  đỡ  họ,  đó  gọi  là 

trồng phước, cho nên đó là phước điền. 

Mà phương pháp trồng phước điền, cũng rất là 

nhiều, bạn không có trí tuệ, bạn không biết được làm 

thế nào để tu phước, bạn phải có trí tuệ, mỗi giờ đều 

là  giờ  để  tu  phước,  nơi  nơi  đều  là  chỗ  để  tu  phước 

báo, bạn liền thật biết được. Chúng ta quay đầu nhìn 

lại  cái  thế  gian  hiện  tại  này,  hiện  tại  người  thế  gian 

tình hình nghèo cùng, khiến cho một người căn tánh 

trung hạ, đều có thể rất rõ ràng quan sát được. 

Tu phước đến nơi nào để tu? Chính mình phải 

nên rõ ràng, làm thế nào cứu giúp tất cả chúng sanh 

khổ nạn nghèo cùng của  thế giới. 

 Loại thứ hai gọi là “Ân điền” . 

Ân điền là báo ân, người nào có ân với chúng ta 

vậy? Thứ nhất là cha mẹ, nhất định phải báo đáp, báo 

đáp cha mẹ là trồng phước điền. Thứ hai là thầy giáo, 

sinh  mạng  của  chúng  ta  được  nhờ  ở  cha  mẹ,  trí  tuệ 

của chúng ta, nhà Phật nói “Pháp thân huệ mạng” có 

được là nhờ thầy giáo. 

Ân  đức  của  thầy  giáo  cùng  với  cha  mẹ  không 

hề  khác  nhau,  ở  trong  cổ  lễ  Trung  Quốc  đã  nói  rất 

132 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhiều. Xã hội hiện đại không có hiếu đạo, cho nên sư 

đạo  cũng  không  có,  sư  đạo  là  xây  dựng  ở  trên  nền 

tảng của hiếu đạo. Phật pháp là sư đạo, chúng ta gọi 

Thích Ca Mâu Ni Phật là “Bổn sư”. Bổn sư chính là 

thầy  giáo  sáng  lập  đầu  tiên,  giáo  dục  Phật  Đà  là  từ 

nơi Ngài sáng lập, chúng ta gọi Ngài là thầy giáo căn 

bản,  người  sáng  lập  đầu  tiên.  Chúng  ta  mỗi  niệm 

không  quên  đối  với  Ngài.  Giảng  đường  chúng  ta 

muốn  cúng  dường  tượng  Phật,  cúng  dường  hình 

tượng của thầy giáo, cái ý nghĩa này chính là báo ân, 

không quên nguồn gốc. 

Chúng  ta  ở  nơi  đây  làm  công  tác  giảng  giải, 

cùng với đồng tu cùng nhau học tập kinh điển, cũng 

giống y như ở ngay trước mặt Phật vậy, Phật Bồ Tát 

làm chứng minh cho chúng ta, chúng ta biểu đạt một 

chút lòng thành kính này, đó là báo ân, đây chính là 

trồng phước điền. 

Ngoài thầy giáo cha mẹ ra, chư Phật Bồ Tát, tổ 

sư đại đức, tất cả thiện tri thức đều là ân điền. Lại mở 

rộng lớn hơn, quốc gia có ân đức bảo hộ hoàn cảnh 

đời sống của chúng ta được an ninh. Rồi tất cả chúng 

sanh có ân đức hỗ trợ hợp tác cúng dường đời sống 

thường ngày cho chúng ta. Đây chính là trong kệ hồi 

hướng mà thường ngày chúng ta đọc  “Trên đền bốn 

 ân nặng” , tất cả chúng sanh đều có ân đức với chúng 

ta, đó là ân điền. 

133 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



 Loại thứ ba là “Đức điền” . 

Là chỉ riêng đem Tam Bảo nêu ra, Phật - Pháp - 

Tăng Tam Bảo không chỉ là có ân đức với chúng ta, 

các  Ngài  còn  là  ruộng  công  đức,  nên  gọi  là  “Đức 

điền”, đó là chuyên chỉ Tam Bảo. Tam Bảo có đại trí 

tuệ,  đại  đức,  đại  năng,  giáo  hoá  tất  cả  chúng  sanh. 

Cho  nên  chúng  ta  trồng  phước  điền  đến  nơi  đâu  để 

trồng?  Phải  nên  biết  đi  đến  những  nơi  này  để  trồng 

phước, cho dù năng lực của chúng ta không đạt đến 


nhưng không thể không có tâm, nên gọi là:  “Tâm có 

 thừa mà sức không đủ” , đó không phải không có tâm, 

mà do sức của chúng ta không đạt đến được, có tâm, 

nếu  như  có  năng  lực  nhất  định  làm  đến,  mà  không 

phải  không  làm,  không  phải  ở  nơi  đó  khởi  vọng 

tưởng khống, thật có cái tâm này, thật muốn đi làm. 

Hiện  tại  ở  Đại  lục  mọi  người xem  thấy  ở  trên 

báo,  nạn  nước  rất  nghiêm  trọng.  Năm  xưa  mỗi  một 

lần  bị  nạn  nước,  chúng  ta  luôn  là  tận  tâm  tận  lực 

quyên một số tiền, giúp đỡ những cư dân khu vực tai 

nạn. Năm nay khu vực tai nạn mở rộng, đồng thời lại 

bị  ảnh  hưởng  kinh  tế,  khiến  cho  chúng  ta  xem  thấy 

cái  tai  nạn  lớn  này,  chân  thật  là  không  biết  làm  thế 

nào. Vậy tai nạn có phương pháp gì hoá giải không? 

Đáp án khẳng định là có. Phương pháp trị tận gốc là 

phải giáo hoá chúng sanh, giáo hoá:  “Diệt trừ Tham-

 Sân-Si, cần tu Giới-Định-Tuệ”.   

134 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Việc này  có lợi  ích gì với thực tế chứ? Người 

thế gian không tường tận, rất nhiều tai biến có quan 

hệ  rất  mật  thiết  với  lòng  người.  Trên  kinh  Phật 

thường hay nói với chúng ta:  “Y báo tuỳ theo chánh 

 báo chuyển”. 

Vì  sao  chúng  ta  không  có  nghe  nói  Thế  Giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  có  nạn  nước  lụt?  Không  hề 

nghe nói thế giới Hoa Tạng có động đất? Không nghe 

nói! Vì sao ở nơi đó không có? Vì nơi đó không có 

“nhân”, thì họ làm gì bị những thứ “quả” này chứ. 

Nhân này là gì? Nước là từ lòng tham biến hiện 

ra, mọi người lòng tham ngày ngày thêm lớn, vậy thì 

nước sẽ nhiều, cái phiền phức này liền to. Lửa là sân 

hận; Địa chấn, động đất là bất bình, do lòng người bất 

bình. 

Ngày  nay  chúng  ta  nói  những  lời  nói  này, 

người thông thường nói không có chứng cứ khoa học, 

họ  không  thể  tin  tưởng,  không  thể  tiếp  nhận.  Khoa 

học thực tế mà nói rất là non nớt, vẫn chưa đạt được 

cảnh  giới  này.  Hôm  nào  họ  đạt  đến  được  cảnh  giới 

này, thì chúng ta những người chịu khổ chịu nạn này, 

đã phải gánh chịu tai nạn vô cùng rồi, còn phải chờ 

họ đến để thừa nhận, không tin tưởng lời Phật nói. 

Cho  nên  diệt  trừ  Tham-Sân-Si,  liền  có  thể  tự 

nhiên  tiêu trừ được những  tai ách thế  gian  này. Thế 

135 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



nhưng  hiện  tại  chúng  ta  thấy  thế  gian,  chúng  ta 

thường hay đến nước ngoài đi du lịch, mỗi một quốc 

gia khu vực, chúng ta đi xem cái gì? Xem lòng người 

Tham-Sân-Si,  mỗi  năm  một  tăng  thêm  nhiều.  Xem 

thấy  thật  kinh  khiếp,  thật  lo  sợ,  chúng  ta  không  hề 

nghe nói có một nơi nào đó, ý niệm Tham-Sân-Si đã 

bình hoà rồi, giảm lại rồi, không hề có, mà mỗi ngày 

đang thêm lớn, đang gia tăng tốc độ thêm lớn. Chúng 

ta  xem  thấy  trong  lòng  lo  lắng  khôn  lường.  Vậy  có 

thể  được  sao?  Lòng  tham  mang  đến  nạn  nước,  sân 

hận mang đến nạn lửa, ngu si mang đến gió bão, bất 

bình  mang  đến  động  đất.  Người  hiện  tại  đều  làm 

những thứ  này,  nước,  lửa,  gió,  động đất  chẳng  lạ gì 

mỗi  năm  một  thêm  nhiều,  số  lần  mỗi  năm  thêm 

nhiều, mà lần sau luôn là nghiêm trọng hơn lần trước. 

 “Có nhân kia ắt có quả này”.  Người hiện tại họ 

không tin tưởng cái đạo lý này, giáo hóa diệt trừ tham 

sân si, đó là trị liệu từ căn bản. Trong Phật pháp nói 

với  chúng  ta   “Y  báo  tuỳ  theo  chánh  báo  chuyển”, 

 “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh” , nói rõ cho chúng 

ta nghe đại đạo lý này. 

Phương pháp trị phần nổi không phải không có, 

có!  Tài  nguyên  sức  người  của  Trung  Quốc  là  số  một 

trên  thế  giới,  người  nhiều  đến  như  vậy,  hay  nói  cách 

khác, sức lao động nhiều đến như vậy, không hề được 

vận dụng tốt nó, để những sức lực này lãng phí, thật là 

đáng tiếc. Cho nên ở trên công tác trị phần nổi, mỗi năm 

136 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng ta  có  nạn nước, nạn  nước  phải nên xếp  ở hàng 

đầu, phải học Đại Vũ trị thuỷ, phải hiểu rõ địa hình, hình 

thế  của  đất  cao  thấp,  phải  dẫn  đạo  dòng  nước  này,  từ 

phương hướng nào đó dẫn nó chảy vào trong biển cả. 

Cho nên chúng ta phải dùng công cụ khoa học hiện đại, 

tiến  bộ  hơn  rất  nhiều  so  với  ngày  trước,  có  thể  khai 

mương dẫn nước, có thể mở rộng ao hồ. 

Các vị biết được trong lịch sử ghi chép, Động 

Đình  từ  trước  là  800  dặm,  nghe  nói  hiện  tại  còn  lại 

chưa đến 300 dặm. Bạn phải nên biết hồ lớn chính là 

khi nước lụt đến là hồ chứa nước, cho nên dọc theo 

sông dài hồ lớn, hồ bạc nhất định phải nhiều. Hồ bạc 

của thiên nhiên, chúng ta nhất định phải giữ gìn, nhất 

định phải dùng máy móc hiện đại, có thể nạo vét nó 

được  sâu  hơn  rộng  hơn,  làm  cho  sức  chứa  của  nó 

được  nhiều  hơn.  Đồng  thời  bên  cạnh  khu  vực  sông, 

có thể tạo nhân công giữ đê, giảm thiểu nạn nước, có 

thể  làm  được.  Công  trình  thuỷ  lợi  vô  cùng  quan 

trọng, kiến thiết cơ bản của quốc gia, dùng lời hiện tại 

mà nói, đường giao thông, đường sắt, đường quốc lộ, 

đó là kiến thiết cơ bản. 

Hoa  Kỳ  vì  sao  duy  trì  được  cường  thạnh  như 

vậy? Các vị phải nên biết, xây dựng cơ bản quá tốt. 

Thế nhưng Hoa Kỳ ở nơi công trình thuỷ lợi, vẫn có 

chỗ chưa đủ, thuỷ lợi là công trình lớn, bình thường 

khi khô hạn thì phục vụ tưới tiêu ruộng vườn, không 

chướng  ngại  nhà  nông  thu  hoạch  nông  sản,  còn  khi 

137 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



nước nhiều thì có thể chứa nước để không đến nỗi tạo 

thành nạn lụt. Sức người có thể làm đến được, vì sao 

lại không làm? Công trình thủy lợi cơ bản hiện tại lại 

có  thể  thêm  công  trình  phát  điện.  Có  thể  nói  công 

trình phát điện cũng có liên quan với công trình thuỷ 

lợi,  hiện  tại  trên  thế  giới  có  rất  nhiều  nơi  lợi  dụng 

thuỷ lợi để phát điện. Trung Quốc có sông dài hồ lớn, 

tại vì sao không làm? 

Phải từ nơi bề nổi này mà làm, tốn khoảng sau 

5  năm  đến  10  năm  thời  gian,  thì  Trung  Quốc  vĩnh 

viễn không có nạn lụt. Đó là đại công đức, đại bố thí, 

nền  tảng  này  xây  dựng  kiên  cố,  thì  toàn  quốc  đều 

phát triển, không chỉ ở khu vực duyên hải, ngay đến 

trong  đất  liền  thảy  đều  có  thể  phát  triển.  Do  đây  có 

thể biết, việc ở người làm, chúng ta phải nên nghĩ đến 

vì  chúng  sanh  tạo  phước.  Người  Trung  Quốc  có 

phước,  hay  nói  cách  khác  người    thế  giới  liền  có 

phước. 

Lại  nói  đến  hiện  tại  trước  mắt  chúng  ta,  đại 

chúng  hiện  tiền  chúng  ta  đối  với  bốn  câu  kinh  này, 

phải  nên  làm  thế  nào  để  tu?  Làm  thế  nào  thực  tiễn 

ngay  trong  đời  sống  hiện  tiền  của  chúng  ta?  Cư  Sĩ 

Lâm  cái  đạo  tràng  này,  là  một  đạo  tràng  rất  trang 

nghiêm  đúng  pháp.  Đó  là  mọi  người  công  nhận, 

không phải một  mình tôi tuỳ tiện nói, chúng ta phát 

tâm đến nơi đây để nghe kinh, đến nơi đây để niệm 

Phật, chính là thực tiễn bốn câu kinh văn này. 

138 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Vậy  nếu  bạn  muốn  hỏi  chúng  ta  đến  nơi  đây 

nghe kinh hai giờ đồng hồ, niệm Phật mấy giờ đồng 

hồ  với  câu  kinh  văn   “Điều  chúng  sanh,  tuyên  diệu 

 lý”   có  liên  quan  gì?  Giảng  đường  của  Cư  Sĩ  Lâm, 

hiện tại là mỗi ngày giảng kinh 2 giờ đồng hồ, chúng 

ta  phát  tâm  để  giờ  giảng  kinh  mãi  mãi  không  gián 

đoạn, đó là “Tuyên diệu lý”. Đạo lý ở chỗ nào vậy? 

Chúng  ta  đến  nghe  kinh  là  làm  chúng  ảnh 

hưởng  của  mọi  người,  khiến  cho  người  sơ  học  Phật 

thông  thường,  người  chưa  học  Phật,  dần  dần  nghe 

được, dần dần thấy được, xem thấy học Phật, có được 

chỗ tốt đến như vậy, có lợi ích nhiều đến như vậy, thì 

họ liền đến. Nếu như  các vị  cảm thấy Phật  pháp rất 

tốt, tôi ở trong nhà tu thì tốt rồi, không cần thiết phải 

đến  nơi  này,  thì  nơi  đây  giảng  kinh  sẽ  trống  vắng 

thưa  thớt,  chỉ  có  3  người  5  người  đến  nghe,  những 

người sơ học vừa nhìn thấy, ay da! Chỉ có tiểu mao, 

tiểu cẩu hai ba dự, thì tín tâm sẽ không có. Vị pháp sư 

này  giảng  đại  khái  không  có  gì  hay,  sẽ  không  đến. 

Các vị đến nghe kinh là Bồ Tát, là chúng ảnh hưởng, 

bất tri bất giác, ảnh hưởng quần chúng rộng lớn trong 

xã hội, đó là trồng phước. Cho nên nếu bạn ở trong 

nhà nghe kinh, vì hiện tại rất thuận tiện, đường truyền 

internet của chúng ta có thể liên thông, trong nhà bạn 

có vi  tính, ở trong nhà thì  có thể nghe rồi, chúng ta 

phát sóng trực tiếp, bạn ở trong nhà cũng có thể nghe, 

nhưng trong nhà nghe chỉ có tự lợi, không thể lợi tha, 

139 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



vì bạn không thể sanh ra sức ảnh hưởng, còn bạn đến 

nơi  đây  để  nghe  chính  là  lợi  được  hai  bên.  Ta  phải 

trồng phước điền, ta phải làm chúng ảnh hưởng, sức 

ảnh  hưởng  lớn  nhỏ  không  cần  phải  hỏi  qua,  quyết 

định có ảnh hưởng. 

Bạn ở trong nhà niệm Phật cũng tốt, vì sao phải 

đến nơi đây để niệm? Trang nghiêm đạo tràng, cũng 

là làm chúng ảnh hưởng. Cho nên cái đạo tràng này, 

Niệm Phật Đường có Bồ Tát đang niệm, có Phật đang 

niệm, thiên long quỷ thần đang ở Niệm Phật Đường 

niệm Phật rất nhiều. 

Có  thể  thấy  được  tu  công  đức,  tu  phước  đức, 

không  nhất  định  phải  tốn  tiền,  chỉ  cần  có  thời  gian, 

bạn đi đến nơi này, chính là trồng phước rồi, thậm chí 

bạn  đi  đến  nơi  đây  ăn  một  bữa  cơm,  cũng  là  trồng 

phước, vì cái  đạo tràng này tuyên dương Phật pháp, 

ăn cơm cũng là tuyên dương. Bạn đến nơi nào không 

cần tốn tiền mà có thể ăn cơm? Cư Sĩ Lâm, thế giới 

đệ nhất gia, bạn xem ở nơi đây, mỗi ngày cúng dường 

ba  bữa  cơm,  không  cần  tốn  tiền.  Tương  lai  còn  có 

thôn Di Đà, đến nơi đây ở cũng không cần phải tốn 

tiền, chỉ cần bạn chịu thành thật niệm Phật cầu sanh 

Tịnh Độ, ở nơi đây là đạo tràng thành tựu cho người 

vãng sanh bất thoái thành Phật. 

Chúng  ta  ở  nơi  đây  tu  phước  thì  đặc  biệt  dễ 

dàng, bỏ tiền ra không cần nhiều, một đồng hai đồng, 

140 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đều là công đức hy hữu, bạn trồng được phước điền 

chân  thật,  đây  không  phải  là  giả.  Nhiều  người  đến 

như  vậy  đang  ở  nơi  đây  thật  tu  thật  làm,  cho  nên 

phước điền này là phước điền chân thật, công đức ở 

nơi đây là công đức chân thật. 

Thứ  tư:  “Dĩ  chư  pháp  dược,  cứu  liệu  tam  khổ” 

[Lấy các thuốc pháp chữa trị ba khổ] 

  “Tam khổ”  đã nói qua với các vị rồi, tam khổ 

là chỉ chúng sanh sáu đường, nếu như cái ý nghĩa này 

mở  rộng  thêm  một  chút  là  hữu  tình  của  mười  pháp 

giới. 

 “Dĩ chư diệu dược” [Dùng các pháp dược], đó 

là pháp dược. Dược là thí dụ tất cả pháp mà Phật đã 

nói. 

Ở  vào  hiện  tại  trước  mắt  chúng  ta  người  thế 

gian khổ đến cùng cực, đó là việc chúng ta cần phải 

nên biết. Hay nói  cách khác ngày nay  chúng ta là ở 

trong đêm trước của đại tai nạn kéo đến. 

Làm sao biết được? Chúng ta tỉ mỉ mà quan sát 

Đại  sư  Ấn  Quang  ở  đầu  năm  dân  quốc,  Ấn  tổ  mọi 

người đều biết là Bồ Tát  Đại Thế Chí  của Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc tái sanh. Hai bên A Di Đà Phật 

là  hai  vị  Bồ  Tát  trợ  thủ  cho  Ngài,  bổ  trợ  cho  Ngài, 

chính  là  Quán  Thế  Âm,  Đại  Thế  Chí.  Quán  âm  chủ 

141 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



đạo Từ Bi, Đại Thế Chí chủ đạo Trí tuệ. Vậy thì Đại 

Thế Chí đó là một vị Bồ Tát có trí tuệ bậc nhất. 

Việc  này  ngày  trước  tôi  có  giới  thiệu  qua  với 

các vị, trong Phật pháp Đại thừa, thông thường là lấy 

Bồ Tát Văn Thù đại biểu cho trí tuệ, Bồ Tát Văn Thù 

biểu  thị  trí  tuệ  là  “Học  rộng  nghe  nhiều”,  là  trí  tuệ 

phổ thông thông thường; Còn trí tuệ mà Bồ Tát Đại 

Thế Chí đại biểu là “Một môn thâm nhập”. Hai vị Bồ 

Tát này đều rất hay: Trí tuệ của Bồ Tát Văn Thù phải 

là người nào học? Thượng căn lợi trí, người căn tánh 

thượng thượng có thể học, người hạ hạ căn thì không 

được,  bạn  không  có  được  cái  năng  lực  này;  Còn  trí 

tuệ  của  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  đại  biểu   “Trùm  cả  ba 

 căn, lợi độn đều thâu” , người hạ hạ căn cũng có thể 

học, một môn thâm nhập, một môn thông rồi thì mỗi 

môn đều thông. Cho nên thành tựu của họ, ở kết quả 

thì  không  khác  gì  với  Bồ  Tát  Văn  Thù,  nhưng  thủ 

pháp  thì  hoàn  toàn  không  như  nhau,  chúng  ta  phải 

hiểu được cái ý này. 

Đại sư Ấn Quang thị hiện ở đầu năm dân quốc, 

Ngài  biết  được  cái  thế  gian  này  sẽ  có  tai  nạn,  dùng 

phương pháp gì để cứu? Dùng Phật pháp không được, 

vì Phật pháp mọi người không tin, cho rằng đó là mê 

tín, hơn nữa văn tự kinh điển  trúc trắc, người thông 

thường  không  dễ  gì  hiểu  được.  Dùng  những  đạo  lý 

này  của  nhà  Nho,  để  cứu  thế  gian  này  cũng  không 

còn kịp, nhà Nho gọi là “Mười năm trồng cây, trăm 

142 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



năm trồng người”. Nho, Phật tuy là tốt không cách gì 

cứu kịp. Cho nên Đại sư Ngài chọn lấy  “Thái Thượng 

 Cảm  Ứng  Thiên”,  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”,  “An  Sĩ 

 Toàn Thư” , dùng ba thứ này, để cứu vãn xã hội hiện 

thực của chúng ta, rất là đạo lý, trí tuệ chân thật. Ba 

thứ này nguyên lý của nó là gì vậy? Nguyên lý chính 

là nhân quả. 

Cho  nên  ở  trong  kiếp  nạn  sắp  đến,  mọi  người 

không tin đối với Nho, không tin đối với Phật, không 

tin đối với Thánh hiền, tùy tiện làm càn, ở trong tình 

hình này, chỉ duy nhất còn có thể bảo họ nghe lọt vào 

tai là “Nhân quả báo ứng”. Đó là chân tướng sự thật, 

cho  nên  Đại  sư  Ngài  cả  đời  cực  lực  đề  xướng  nhân 

quả.  Đề  xướng  nhân  quả,  chọn  lựa  ra  ba  loại  sách 

này, ba loại sách này chúng ta mở sách ra xem, bản 

thân  của  mỗi  chúng  ta,  lại  xem  qua  những  người 

chung quanh, trong ba loại này đã nói, có câu nào bạn 

làm đến được? Có câu nào bạn hủy phạm? Chúng ta 

tỉ mỉ mà quan sát, mới phát hiện có rất nhiều người, 

những  tội  hành  nghiệp  nhân  đã  nói  ở  trong  đó  gần 

như hoàn toàn phạm phải, vậy có thể được sao? 

Đa số người đều phạm, vậy thì tạo thành cộng 

nghiệp  chiêu  cảm.  Ngày  nay  toàn  thế  giới  tai  biến, 

trước khi đại tai biến này đến gần, hiện tại chúng ta 

nếu muốn đem nó tiêu diệt không dễ dàng, nếu như 

muốn  nó  chậm  lại  một  chút,  giảm  nhẹ  đi  một  chút, 

hoặc  là  lùi  về  sau  một  chút,  thành  thật  mà  nói,  vẫn 

143 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



còn  có  thể  làm  được.  Cách  làm  thế  nào  vậy?  Lòng 

người  phải  giác  ngộ,  lòng  người  phải  hồi  đầu,  mọi 

người biết được lợi hại được mất, chúng ta chân thật 

có  thể  xả  bỏ  lợi  ích  của  riêng  mình,  phải  quan  tâm 

đến lợi ích của xã hội đại chúng. Trước tiên phải có ý 

thức này, có quan niệm lý luận này, sau đó giảm nhẹ 

Tham  -  Sân  -  Si  -  Mạn  của  chính  mình,  chú  trọng 

luân  lý  đạo  đức,  cái  kiếp  nạn  này  liền  có  thể  kéo 

chậm lại, kiếp nạn liền có thể giảm nhẹ. Tóm lại là ở 

việc  chuyển  biến  của  lòng  người.  Cho  nên  Ấn  tổ 

dùng  pháp  dược  này,  để  giúp  chúng  ta  vượt  qua  ải 

quan trước mắt. 

Tín  đồ  Cơ  Đốc  phương  tây  thường  nói   “1999 

 là ngày tàn của  thế giới” , nói lời nói này đã nói được 

rất lâu rồi, chúng ta nghe ra cũng cảm thấy lời của họ 

nói  không  quá  đáng  chút  nào.  Thế  nhưng  nhìn  vào 

dấu vết hiện tại này, lại dường như năm tới không dễ 

gì vượt qua, mấy năm gần đây vì sao tai nạn lần sau 

luôn kéo dài hơn lần trước, lần sau nghiêm trọng hơn 

lần trước? Dường như giống như là cái ý của tín đồ 

Cơ đốc Phương Tây này đã nói. 

Thế nhưng họ nói là “Ngày tàn thế giới”, người 

học  Phật  chúng  ta  không  thừa  nhận.  Vì  sao  vậy? 

Thích Ca Mâu Ni Phật nói với chúng ta, “Mạt pháp” 

của  Phật  nói  là  còn  9000  năm  nữa,  đó  là  từ  nước 

ngoài mà tính, không phải tính từ Trung Quốc. Trong 

lịch sử Trung Quốc ghi chép, Thích Ca Mâu Ni Phật 

144 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



diệt độ đến hôm nay là hơn 3000 năm. 12.000 năm từ 

Chánh  pháp  đến  hết  Mạt  pháp,  nên  về  sau  còn  có 

9.000  năm  nữa,  ngày  tháng  còn  rất  dài,  nên  không 

phải là thế giới ngày tàn, có một chút tai nạn có thể là 

có, nhưng quyết định không phải là thế giới ngày tàn. 

Ngày trước tôi thân cận đại sư Chương Gia, đại 

sư Chương Gia nói với tôi, thời kỳ mạt pháp còn 9.000 

năm, pháp vận của Phật cùng thế vận đều có cao thấp 

trồi sụt, hay nói cách khác có khi thì tốt, cũng có khi 

thì xuống thấp, vậy thì năm tới lùi về sau mấy năm có 

thể là vận thế xuống thấp, nhưng không phải ngày tàn. 

Đó là lời Phật nói, chúng ta phải an tâm. 

Thế  nhưng  trong  lòng  chúng  ta  phải  có  sự 

chuẩn bị, quyết định đoạn ác tu thiện, người khác làm 

hay  không  làm  chúng  ta  không  quan  tâm,  nhất  định 

phải làm từ bản thân mình, đó là việc vô cùng quan 

trọng, phải làm từ nơi chính mình. Ở trên kinh Phật 

nói  rõ  ràng  với  chúng  ta,  trong  cộng  nghiệp  có  biệt 

nghiệp.  Trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  nói   “Có  cộng 

 nghiệp,  có  biệt  nghiệp” ,  nếu  như  biệt  nghiệp  của 

chúng  ta  thù  thắng,  thì  ở  trong  cộng  nghiệp  vẫn  có 

biệt báo, khi tai nạn lớn đến, cũng có một  số chúng 

sanh  có  thể  tránh  khỏi.  Tránh  khỏi  này  không  cần 

khắc  ý  đi  tìm  nơi  để  tránh  nạn,  tìm  nơi  để  di  dân, 

không cần thiết phải làm vậy, đó là chính mình không 

tin tưởng chính mình, chính mình tìm phiền não cho 

chính mình. 

145 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Năm xưa tôi giảng kinh ở Hồng Kông, vào lúc 

đó cự ly trở lại Hồng Kông còn có một khoảng thời 

gian, một số Đồng tu Hồng Kông nghĩ hết cách để di 

dân, tôi khuyến cáo họ: 

- Không cần thiết phải vậy! 

Tôi nói, cách nghĩ của tôi, cách nhìn của tôi: 

-  Sau  khi  trở  về  Đại  lục  rồi  nhất  định  còn  tốt 

hơn so với người Anh thống trị nhiều, hà tất phải đi? 

Kết  quả có  một  số đồng tu không nghe lời, di 

dân ra nước ngoài, khổ không nói ra lời, tôi đều xem 

thấy,  nhà  cửa  ở  Hồng  Kông bán  hết  rồi,  sau khi  trở 

lại,  đem  tiền  trở  lại  Hồng  Kông  không  thể  mua  lại 

được, không cách nào mua được. Tôi nói rồi, không 

nghe lời thì có còn cách nào hơn, không nghe khuyến 

cáo. 

Cho  nên  bất  cứ  tai  nạn  sắp  đến,  người  có 

phước,  quyết  định  không  có  khiếp  sợ,  quyết  định 

không có lo lắng. Cái phước này là gì vậy? Là tâm có 

định, tâm vẫn là định, có định có huệ thì liền có thể 

khắc phục được khó khăn, nó biến ta không biến, nó 

động  ta  không  động,  cho  dù  ở  ải  sanh  tử  không  thể 

tránh khỏi. 

Vừa rồi mới nói chúng ta sẽ sanh đến chỗ thiện, 

146 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đó chính là di dân. Đi đến một nơi tốt nhất, không ở 

cái  thế  gian  này,  chúng  ta  di  dân  đến  thế  giới  chư 

Phật,  phước  địa  chân  thật.  Có  thời  gian  một  ngày 

niệm thêm một ngày Phật hiệu, ngay trong cuộc sống 

thường ngày phải dưỡng cái thiện tâm, thiện nguyện 

của chính mình. Nhất định phải nỗ lực chăm chỉ mà 

làm cho được.    

 “Tâm không ác niệm”. 

Việc  này  tốt.  Tiêu  chuẩn  của  không  ác  niệm, 

tiêu  chuẩn  thấp  nhất  Phật  nói  Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo,  trong  lòng  nhất  định  không  có  mười  ác: 

“Thân” :  Sát,  Đạo,  Dâm;  “Khẩu”:  Vọng  ngữ,  Hai 

lưỡi, Thêu dệt, Ác khẩu; “Ý”: Tham-Sân-Si. Đây gọi 

là mười ác, nhất định phải đoạn dứt, từ sớm đến tối, 

từ  ngày  mùng  1  đến  ngày  30,  ba  mươi  ngày,  trong 

lòng quyết định không khởi lên cái ý niệm này. 

 “Ý không tà tư”. 

Cái gì là “tà tư”? Nhân, ngã, phải, quấy, đó là tà 

tư.  Phàm  hễ  trái  với  trên  lý  luận  kinh  giáo  Phật  đã 

nói, tất cả tư tưởng kiến giải đều là tà tư. Phải lấy tiêu 

chuẩn  của  Phật  để  nói,  kiến  tư  phiền  não  nhất  định 

phải viễn ly, quyết định không có. Niệm niệm cái tâm 

này là niệm thiện, ý niệm chí thiện chính là một câu 

Phật hiệu, ngoài câu Phật hiệu ra ý niệm gì cũng đều 

xả bỏ, vậy thì tốt. 

147 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Mục tiêu phương hướng của đời sống chúng ta 

rất xác định, chính xác kiên định, quyết định cầu sanh 

Tịnh Độ, vãng sanh bất thoái thành Phật, chúng ta đi 

con đường đại lộ này, đó là con đường mà tất cả chư 

Phật đã đi, vậy làm sao sai lầm chứ? 

 “Tai không nghe lời ác”. 

Không nghe thị phi, không luận người nào đến 

nói  chuyện  với  chúng  ta,  chúng  ta  không  nên  nghe, 

chúng  ta  cắt  đi  lời  nói  của  họ  bằng  câu  “A  Di  Đà 

Phật”. 

 “Miệng không nói lời ác”. 

Tiếp xúc với người, qua lại với người, ít nói lời 

thừa, khuyên người niệm Phật nhiều. Trong kinh văn 

có thể ghi nhớ được những câu nào thì đọc thêm vài 

câu để cho người nghe, họ ưa thích nghe thì họ nghe 

được, không ưa thích nghe thì cũng đã nghe rồi, nếu 

là như vậy, bạn tiếp xúc với họ, ây da! Người nào học 

Phật  chân thật  rồi, thì  việc ở thế gian  họ đều không 

hiểu. Lời nói này là lời nói hay, vì khi việc thế gian 

đều không hiểu, thì bạn liền sẽ rời khỏi thế gian này, 

còn  như  việc  thế  gian  này  hiểu  nhiều  rồi,  thì  bạn 

không thể rời khỏi, phiền não của bạn sẽ lớn. Những 

việc  xen  tạp  của  thế  gian  này,  chúng  ta  không  nên 

biết, chúng ta không muốn biết, nếu bạn còn ưa thích 

biết  thì  đều  là  vẫn  không  muốn  rời  khỏi  luân  hồi. 

148 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng ta hạ quyết tâm, không làm những việc này. 

 “Thân không tà hạnh”. 

Tốt nhất chúng ta lợi dụng thân thể khoẻ mạnh 

lạy  Phật  nhiều,  công  đức  lạy  Phật  rất  lớn,  hiệu  quả 

lạy Phật rất thù thắng. Nếu như mỗi ngày một người 

có thể lạy một trăm lạy, vĩnh viễn không gián đoạn, 

thân thể bạn nhất định khoẻ mạnh sống lâu, không hề 

bệnh  tật.  Dùng  tâm  thanh  tịnh  lạy  Phật,  dùng  tâm 

cung  kính  lạy  Phật,  khi  lạy  Phật,  không  hề  có  một 

vọng  niệm,  cứ  như  vậy  tự  nhiên  sẽ  cảm  ứng  tương 

thông,  có  cầu  ắt  có  ứng.  Vậy  thì  vì  sao  chúng  ta 

không làm? 

Nếu như chúng ta có thể tu học như vậy, đây là 

nói  đến  vấn  đề  thiết  thực  với  chúng  ta.  Mỗi  ngày 

chúng  ta  đem  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”  đọc  thuộc,  tin 

sâu nhân quả. Mục đích của “Liễu Phàm Tứ Huấn” là 

khởi tín, chúng ta thấu suốt tường tận đối với sự thật 

lý luận của nhân duyên quả báo, thì liền biết được ở 

ngay trong cuộc sống thường ngày, phải làm thế nào 

để trải qua ngày tháng, làm thế nào đối nhân xử thế, 

còn lấy “Cảm Ứng Thiên”, “Âm Trắc Văn”, hai loại 

sách thiện này, Cảm Ứng Thiên chỉ có hơn một ngàn 

ba trăm chữ, Âm Trắc Văn hơn bảy trăm chữ, hai thứ 

này  hợp  lại,  cũng  chỉ  hơn  hai  ngàn  chữ  mà  thôi, 

không phải là rất dài, mỗi ngày đọc một lần. Ở trong 

thời khoá sớm tối của mình thêm vào những thứ này, 

149 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



nỗ lực mà phản tỉnh, nỗ lực mà kiểm điểm. Bên trong 

đã  nói  chúng  ta  có  phạm  phải  hay  không?  Khuyên 

bảo  chúng  ta  tu  học,  chúng  ta  có  làm  hay  không? 

Trong Cảm Ứng Thiên nói rất hay, kết luận sau cùng 

kết được hay. Bạn có thể mỗi ngày y theo đây mà tu 

học, bạn có thể tu được ba trăm việc thiện, bạn liền 

trở thành địa tiên, đó là tiên nhân của nhân gian. Có 

đồng tu đem câu nói này đến hỏi tôi, tôi liền nói với 

họ, ba trăm việc là ba trăm loại, bạn phải làm cho rõ 

ràng, nếu như nói ba trăm việc thiện, rất dễ dàng, bạn 

một ngày liền có thể làm ba trăm việc thiện, bạn có 

thể trở thành địa tiên? Ba trăm loại, mỗi một loại gặp 

phải thì phải làm được, mỗi câu mỗi chữ không nên 

hiểu lầm. 

Nhất  định  phải  chăm  chỉ  nỗ  lực  y  giáo  phụng 

hành,  đó  đều  là  pháp  lạc,  chú  trọng  vào  hiện  tiền 

chúng  ta,  chúng  sanh  thời  đại  này  của  chúng  ta, 

chúng sanh khu vực này, là pháp dược rất hữu hiệu. 

Đại  sư  Ấn  Quang  khai  mở  cho  chúng  ta,  càng  nghĩ 

càng có đạo lý. Hy vọng đồng tu chúng ta đều có thể 

lưu  ý,  tỉ  mỉ  mà  phản  tỉnh  kiểm  điểm,  y  giáo  phụng 

hành,  tự  nhiên  liền  có  được  công  đức  lợi  ích  thù 

thắng. 

Hôm nay thời gian hết rồi. A Di Đà Phật! 


****** 

150 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 037) 

  

CHÁNH KINH: “Thăng quán đảnh giai, thọ Bồ Đề 

ký. Vị giáo Bồ Tát, tác A Xà Lê, thường tập tương 

ứng vô biên chư hạnh, thành thục Bồ Tát vô biên 

thiện căn. Vô lượng chư Phật hàm cộng hộ niệm.” 

 [Dịch  nghĩa:  Lên  địa  vị  quán  đảnh,  thọ  ký  cho  Bồ 

 Tát. Ðể dạy Bồ Tát bèn làm A Xà Lê, thường tu tập 

 vô biên các hạnh tương ứng, thành thục Bồ Tát vô 

 biên  thiện  căn,  vô  lượng  chư  Phật  đều  cùng  hộ 

 niệm.] 

Ngày  nay  chúng  ta  đọc  đoạn  kinh  văn  này, 

cùng  với  nghi  thức  vừa  rồi  của  thôn  A  Di  Đà  rất  là 

tương  ưng.  Cái  đoạn  này  là  “Thọ  ký  Phật  hộ”.  Chư 

Phật  hộ  niệm,  chúng  ta  tu  học  Phật  pháp,  mục  tiêu 

sau  cùng  chư  Phật  Bồ  Tát  dạy  bảo  chúng  ta  đều 

không  ngoài  hy  vọng  chúng  ta  thành  Phật,  nhất  là 

chính ngay trong một đời này làm Phật, hơn nữa còn 

làm  Phật  cứu  cánh  viên  mãn.  Tôi  nghĩ  mỗi  một  vị 

đồng  tu,  ngày  trước  tuy  là  cũng  đã  từng  nghe  qua 

“Kinh Vô Lượng Thọ”, “Kinh A Di Đà”, cho đến các 

kinh luận đại thừa khác, những lời nói này có thể đã 

nhiều lần nghe qua, thế nhưng luôn là nghi hoặc mà 

không  thể  tin  tưởng,  tin  sâu  thì  càng  không  thể  nói 

đến. Do nguyên nhân gì vậy? Cái lý này quá sâu, sự 

thì quá phức tạp, không phải thường thức phàm phu 

151 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



chúng  ta  có  thể  lý  giải  được  cho  nên  không  thể  tin 

sâu.  Không  thể  tin  sâu  đó  là  hiện  tượng  rất  bình 

thường. 

Lần này ở Singapore chúng ta hội hợp tại Cư Sĩ 

Lâm,  không  giống  như  ngày  trước.  Ngày  trước  nền 

tảng của mười năm, cho nên ngày nay chúng ta khởi 

giảng đại kinh, chỉ có “Đại Phương Quảng Phật Hoa 

Nghiêm  Kinh”  mới  đem  sự  việc  này  nói  được  thấu 

triệt, nói được tường tận. Đó là đối với chúng ta có sự 

giúp  đỡ  rất  lớn,  khiến  cho  chúng  ta  không  chỉ  sanh 

khởi tín tâm, mà còn là tin sâu không hoài nghi, đồng 

thời chúng ta còn rút ra thời gian một ngày, nói với 

các  vị  một  cách  tường  tận  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”, 

cũng chính là thâm nhập Tịnh Độ, không ngoài  làm 

cho chúng ta đoạn nghi sanh tín để ở ngay trong một 

đời này, đích thực thành tựu Phật quả cứu cánh viên 

mãn.  Duyên  phận  hi  hữu  thù  thắng  như  vậy,  đúng 

như trong kệ khai kinh đã nói:  “Trăm ngàn vạn kiếp 

 khó được gặp” , cũng giống như cư sĩ Bành Tế Thanh 

đã nói:  “Vô lượng kiếp đến nay, một ngày hi hữu khó 

 gặp”.   Ngày  hôm  nay  chúng  ta  gặp  được,  may  mắn 

đến  thế  nào  vậy.  Hy  vọng  chúng  ta  phải  trân  trọng 

nhân  duyên  hy  hữu  này,  cố  gắng  nắm  giữ  nó,  nắm 

chắc nó, thành tựu đạo nghiệp một đời. 

Kinh văn tiếp theo ở phía trước là một đoạn sau 

cùng ở trong hành môn “Thăng quán đảnh giai, thọ 

bồ đề ký. Vi giáo Bồ Tát, tác A Xà Lê” [Lên địa vị 

152 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



quán  đảnh,  thọ  ký  cho  Bồ  Tát.  Ðể  dạy  Bồ  Tát  bèn 

làm A Xà Lê]. 

Chúng ta thấy rồi đoạn kinh văn này, rất giống 

như khẩu khí của Mật tông. Không sai! Đích thực là 

mật pháp. Trong bộ kinh “Kinh Vô Lượng Thọ” này 

“Hiển,  Mật,  Tông,  Giáo”  viên  dung,  trong  đó  bao 

gồm giáo nghĩa của các tông các phái, đích thực kinh 

văn không dài, rất là viên mãn, rất là hi hữu. Do đây 

có thể biết, liệu chúng ta có vẫn phải đi niệm chú học 

mật hay không? Không cần thiết, trong kinh này đều 

bao  gồm  hết,  mọi  thứ  đều  không  kém  khuyết,  đích 

thực là đại viên mãn giáo. 

Thứ nhất: “Thăng quán đảnh giai” [Lên địa vị quán 

đảnh] 

  “Quán  đảnh”   là  nghi  thức  của  Mật  tông  thọ 

ký. Thế nhưng Mật tông quán đảnh phân ra rất nhiều 

giai  đoạn,  khi  ban  đầu  học  Phật  thọ  tam  quy  thì 

thượng  sư  quán  đảnh  cho  bạn.  Khi  tôi  ban  đầu  học 

Phật  thọ  Tam quy là nhờ đại  sư Chương Gia truyền 

thụ,  cũng  nhận  qua  nghi  thức  quán  đảnh,  đó  chỉ  là 

hình thức mà thôi, còn rốt cuộc ý nghĩa chân thật của 

quán  đảnh  thì  chúng  tôi  không  hiểu.  Đại  sư  cũng 

không  giảng  giải  tường  tận  cho  chúng  tôi  nghe,  ở 

trong  nghi  thức  tuyệt  nhiên  không  có  giải  thích  rõ 

ràng, bởi vì người nhận quy y đồng thời có tới  mấy 

153 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



trăm người, số người rất nhiều, nên thời gian rất  thúc 

bách. Nhưng tôi thời gian thân cận Đại sư nhiều, cho 

nên  vào  lúc  thân  cận  Đại  sư,  có  rất  nhiều  nghi  vấn 

liền thỉnh giáo với Đại sư nhờ sự khai đạo của Ngài. 

Nghi thức quán đảnh, quan trọng nhất là phải hiểu rõ 

nội dung của nó, trong “Mật Tạng ký sao” của “Đại 

Tạng  Kinh”  có  giải  thích  tỉ  mỉ  đối  với  phép  quán 

đảnh. 

 “Quán”  cái  ý nghĩa này là ý nghĩa thí dụ cho 

đại bi hộ niệm, chính là đại từ đại bi, ngày nay chúng 

ta gọi  là gia trì. Đại từ bi  gia trì, đại  từ  bi  hộ niệm, 

hoặc giả là người thế gian họ hói “đại từ bi bảo hộ”, 

cái ý này đều có thể nói được thông. 

 “Đảnh”  là cao nhất. Ở người thì đầu của người 

là  cao  nhất,  đảnh  đại  biểu  trong  tất  cả  pháp  môn  là 

pháp  môn  cao  nhất,  pháp  môn  thù  thắng  nhất,  đỉnh 

pháp. 

Do đây có thể biết, chúng ta đem “Quán đảnh” 

hai cái chữ này liên kết lại, thì liền rõ được ý nghĩa, là 

Phật dùng đại từ đại bi, đem đảnh pháp viên mãn nhất 

thù  thắng  nhất,  truyền  thụ  cho  bạn,  đó  gọi  là  quán 

đảnh. Không phải là dùng một ít nước rồi rải vài giọt 

lên trên đầu của bạn, thì gọi là quán đảnh. Quán đảnh 

như vậy không ích gì, đó là hình thức, hình thức biểu 

pháp, quan trọng là họ truyền pháp cho bạn. Cái pháp 

154 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này đương nhiên là đảnh pháp chí cao vô thượng, bạn 

đạt  được  cái  pháp  môn  này,  quyết  định  được  tất  cả 

chư Phật hộ niệm, tất cả chư Phật gia trì, giúp đỡ bạn, 

khiến  cho  bạn  khế  nhập  đảnh  pháp,  khế  nhập  pháp 

môn Quả địa cứu cánh Như Lai, đó mới gọi là quán 

đảnh. 

Do  đây  có  thể  biết,  quán  đỉnh  trên  hình  thức, 

còn  trong  hiển  giáo  của  chúng  ta  quy  y  trên  hình 

thức, thọ giới trên hình thức, đều là không đủ để tin 

cậy. Phật pháp phải nói đến thực chất, phải nói chân 

thật, bạn chân thật chịu làm. 

Chỗ này nói  “Quán đảnh giai” , thực tế mà nói 

chính  là  chỉ  bổn  kinh  này.  Làm  sao  biết  được  bổn 

kinh  này  là  đảnh  pháp?  Lão  cư  sĩ  Mai  Quang  Hi  ở 

phía trước bổn hội tập “Kinh Vô Lượng Thọ”, có một 

thiên lời tựa rất hay, lời tựa này của ông viết được rất 

dài. Trong lời tựa đã từng nhắc đến một đoạn, đó là 

ông  vận  dụng  ghi  chép  của  đại  đức  xưa  ở  vào  thời 

Tuỳ Đường Phật pháp hưng thạnh nhất trong sử Phật 

giáo Trung Quốc. 

Vào thời đại đó là thời đại hoàng kim của Phật 

giáo, đại tiểu thừa Phật giáo mười tông phái gần như 

đồng thời xuất hiện vào cái thời đại đó. Nước ngoài 

một số người xuất gia ưu tú đến Trung Quốc du học, 

so ra đều là vậy, trong đó có thành tựu đặc biệt Nhật 

155 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Bản  có không ít người, Hàn  Quốc cũng có không ít 

(vào lúc đó Hàn Quốc chưa thống nhất, Hàn Quốc gọi 

là  Tam  Hàn,  phân  ra  ba  quốc  gia),  phía  nam  Việt 

Nam  cũng  có  rất  nhiều  cao  tăng  đại  đức  đến  Trung 

Quốc du học. 

Vào lúc đó những người này, họ cũng đã từng 

thảo luận qua, tỉ mỉ đến nghiên cứu phân tách Thích 

Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở đời giảng kinh hơn 300 

hội,  nói  pháp  49  năm,  trong  tất  cả  kinh  đã  nói,  bộ 

kinh nào là có thể biểu đạt được đầy đủ cả thảy tính 

chất  của  Phật  pháp?  Thế  là  những  đại  đức  này  gần 

như khẳng định công nhận “Đại Phương Quảng Phật 

Hoa Nghiêm Kinh” có thể đại biểu cả thảy Phật pháp, 

gọi là pháp luân căn bản. Còn dùng thí dụ để nói thì 

tất  cả  kinh  đều  là  quyến  thuộc  của  “Hoa  Nghiêm”. 

Phật pháp cũng giống như một cây to, “Hoa Nghiêm” 

là gốc của một thân cây, là rễ của một thân cây, ngoài 

ra pháp Thế Tôn đã nói 49 năm, không ngoài là cành 

lá trên thân cây đó mà thôi, cành lá không không rời 

khỏi  cội  gốc.  Cho  nên  gọi  “Hoa  Nghiêm”  là  pháp 

luân  căn  bản,  vậy  thì  “Hoa  Nghiêm”  chính  là  đảnh 

pháp. 

Thế nhưng người tu Tịnh Độ  vào lúc  đó cũng 

không ít, nhất là có ảnh hưởng rất sâu xa. Triều nhà 

Đường  xuất  hiện  Đại  sư  Thiện  Đạo,  Thiện  Đạo  ở 

trong  lịch  sử  Trung  Quốc  ghi  chép, nói  Ngài  là  hoá 

thân của A Di Đà Phật. Trong lịch sử Trung Quốc đã 

156 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



từng nói qua, có ba vị là A Di Đà Phật hoá thân, đó là 

những vị mà chúng ta biết được, còn các vị chúng ta 

không biết được thì không biết là có đến bao nhiêu vị. 

Chúng ta biết được vị thứ nhất là Đại sư Thiện Đạo, 

vị thứ hai là pháp sư Vĩnh Minh Diên Thọ, vị thứ ba 

là Hoà Thượng Phong Can của chùa Quốc Thanh. Ba 

vị này bộc lộ thân phận. 

Các vị phải nên biết, chư Phật Bồ Tát thị hiện ở 

thế  gian,  rất  ít  bộc lộ  thân phận,  người  không  bộ  lộ 

thân phận rất nhiều. Cho nên tôi khuyên các vị đồng 

tu phải sanh tâm cung kính đối với người, nói không 

chừng bạn xem thường một người nào đó, thì người 

đó lại là A Di Đà Phật hoá thân đến, vậy thì bạn đắc 

tội rồi, bạn còn có thể vãng sanh hay sao? Thế nhưng 

lời nói là nói như vậy thôi chứ còn vãng sanh vẫn là 

chiếu theo điều kiện vãng sanh, điều kiện vãng sanh 

là đầy đủ Tín-Nguyện-Hạnh, dù bạn có đắc tội với A 

Di Đà Phật, A Di Đà Phật  nhất định sẽ không trách 

cứ bạn. Thế nhưng tóm lại mà nói, chúng ta đối với 

tất cả mọi người phải bình đẳng cung kính, vậy mới 

là  đúng  pháp.  Việc  này  chúng  ta  cần  thiết  phải  ghi 

nhớ. 

Sức ảnh hưởng của ba vị này rất lớn, nhất là đại 

sư  Thiện  Đạo.  Có  rất  nhiều  cao  tăng  Đại  đức  Nhật 

Bản  đều  đã  từng  thân  cận  Đại  sư  Thiện  Đạo,  đem 

Tịnh Độ  tông truyền đến Nhật Bản, truyền đến Hàn 

Quốc,  mãi  cho  đến  ngày  hôm  nay,  chùa  miếu  Tịnh 

157 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Độ tông của Nhật Bản vẫn gọi là “Chùa Thiện Đạo”, 

nên nếu bạn xem thấy Chùa Thiện Đạo thì nhất định 

là tu Tịnh Độ. Dùng tên huý của đại sư Thiện Đạo để 

đặt tên cho chùa miếu, họ rất cung kính đối với Ngài 

Thiện  Đạo, tượng đắp của đại  sư  Thiện  Đạo, có thể 

nhìn thấy nhiều nơi ở Nhật Bản, trong khi đệ tử Phật 

Tịnh tông Trung Quốc chúng ta đã quên mất  đi  Đại 

sư  Thiện  Đạo.  Nếu  bạn  đi  tham  quan  du  lịch  đến 

Nhật Bản, bạn xem thấy được cái quang cảnh này thì 

trong lòng chân thật sẽ sanh tâm hổ thẹn. Vì sao? Tổ 

sư của chúng ta, người ta tôn kính đối với Ngài đến 

như  vậy,  còn  chúng  ta  đã  quên  mất  rồi.  Cho  nên 

những học trò này duyên sâu đối với Tịnh Độ. 

Trở  lại  việc  tỉ  mỉ  mà  tìm  hiểu  “Đại  Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”. “Kinh Hoa Nghiêm” 

đến sau cùng nói cho chúng ta biết làm thế nào mới 

có  thể  viên  mãn  thành  tựu,  đạt  đến  đảnh  pháp  chân 

thật,  thì  ra  cái  pháp  sau  cùng  nhất  chính  là  Bồ  Tát 

Phổ Hiền mười đại nguyện vương cầu sanh Cực Lạc, 

là như vậy mới có thể đạt đến đảnh pháp. 

Thế là những người này khẳng định “Kinh Vô 

Lượng  Thọ”  là  đảnh  pháp.  Vì  sao  vậy?  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ” là rút gọn của “Kinh Hoa Nghiêm”, cho 

nên những cao tăng đại đức lúc đó nói “Hoa Nghiêm” 

“Pháp Hoa” trên thực tế là dẫn đạo bạn quay về Tịnh 

Độ. Cũng giống như kinh này chúng ta mở ra ba phần 

vậy:  “Hoa  Nghiêm”  “Pháp  Hoa”  là  phần  tựa;  Kinh 

158 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vãng sanh Tịnh Độ là phần chính, cho nên “Kinh Vô 

Lượng Thọ” mới là phần chính, cách nhìn của chúng 

ta  như  vậy.  “Hoa  Nghiêm”  là  phần  tựa,  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ” là phần chính, “Kinh A Di Đà” là phần 

lưu thông. 

Cho nên trước triều đại nhà Thanh, cư sĩ Bàng 

Tế  Thanh  mới  nói  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  chính  là 

quyển trung của “Hoa Nghiêm”, “Kinh A Di Đà” là 

tiểu bổn của “Hoa Nghiêm”, ba bộ kinh này kỳ thật là 

một bộ. Bàng Tế Thanh cư sĩ có thể nói ra lời nói này 

thật  không  đơn  giản,  nếu  ông  không  vào  được  cảnh 

giới này, thì không thể nói ra được câu nói này, chân 

thật là người tái sanh mới có thể nói ra được lời nói 

này. Chúng ta liền khẳng định “Kinh Vô Lượng Thọ” 

là đảnh pháp, thông thường nói “Kinh Hoa Nghiêm, 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Kinh  A  Di  Đà”,  ba  kinh  này 

đều là đỉnh pháp. 

Nguyên  bản  dịch  của  bổn  kinh  này  rất  nhiều, 

kinh  Phật  từ  Ấn  Độ  truyền  đến  Trung  Quốc,  số  lần 

phiên dịch nhiều nhất là “Kinh Vô Lượng Thọ”. Hiện 

tại trong “Đại Tạng Kinh” còn lưu lại 5 loại nguyên 

bản dịch. Các tổ sư đại đức ngày trước, các Ngài tỉ mỉ 

mà nghiên cứu 5 loại nguyên bản dịch này, phát hiện 

văn tự bản dịch vào ra rất nhiều, nhưng rõ ràng nhất 

là nguyện văn: Bản dịch nhà Hán thì 24 nguyện, đến 

thời  đại  Nam  Bắc  triều  chúng  ta  xem  thấy  bản  dịch 

của Khang Tăng Khải là 48 nguyện, lại xem bản dịch 

159 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



của  triều  nhà  Tống  là  36  nguyện.  Cái  khác  biệt  này 

quá  lớn,  nếu  như  nguyên  bản  là  48  nguyện,  48 

nguyện  thì  không  thể  nào  có  thể  biến  thành  24 

nguyện,  cũng  không  thể  nào  biến  thành  36  nguyện. 

Cho  nên  đại  đức  xưa  tiên  đoán  việc  khác  biệt  này 

nhất định là căn cứ vào nguyên bản dịch không giống 

nhau. 

Cách  suy  đoán  này  cũng  liền  nghĩ  ngay  đến 

Thế  Tôn  năm  xưa  tuyên  giảng  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ”,  giới  thiệu  Di  Đà  Tịnh  Độ  không  chỉ  một  lần, 

không như các kinh điển khác Thích Ca Mâu Ni Phật 

cả đời chỉ giảng qua một lần, không giảng qua lần thứ 

hai. Hiện tại xem qua năm loại nguyên bản dịch, có 

thể khẳng định Thích Ca Mâu Ni Phật chí ít đã từng 

giảng qua ba lần, còn có bảy loại nguyên bản dịch bị 

thất truyền, nếu như những bản đó nếu còn mà nói, có 

thể Thế tôn còn có giảng còn nhiều hơn. Điều này nói 

rõ Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở đời, đã dốc hết 

sức để giới thiệu đối với pháp môn Tịnh Độ, đã nhiều 

lần  tuyên giảng. Bởi  vì nhiều  lần tuyên giảng, trong 

mỗi một quyển có nhiều ít không đồng, cho nên mới 

có hội tập là cần thiết, mang lại cho sơ học chúng ta 

rất nhiều thuận tiện, bổn hội tập rất nhiều tiện lợi cho 

sơ học chúng ta. 

Bổn  hội  tập  sớm  nhất  của  cư  sĩ  Vương  Long 

Thư, hội tập lần thứ hai là của cư sĩ Ngụy Mặc Thâm, 

lão Hạ Liên Cư là hội tập lần thứ 3. Càng về sau thì 

160 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thù thắng hơn cái trước, bổn hội tập sau này hội tập 

được tốt hơn so với  bổn trước đây, hội  tập  được rất 

thù  thắng.  Đây  là  chúng  ta  nhận  biết  cái  gì  là  đảnh 

pháp.  Sau  khi  nhận  biết  đảnh  pháp,  các  vị  liền  biết 

được  rằng  khi  chúng  ta  đem  kinh  này  đọc  qua  một 

lượt từ đầu đến cuối, chẳng phải là mười phương ba 

đời tất cả chư Phật Như Lai quán đảnh cho bạn một 

lần  hay  sao?  Đó  là  thật  quán  đảnh,  không  phải  là 

quán đảnh giả, còn thù thắng hơn nhiều so với thượng 

sư rẩy nước quán đảnh. 

Chúng ta phải tường tận, bạn đọc qua một lần 

tiếp nhận một lần quán đảnh của chư Phật Như Lai, 

đọc  hai  lần,  là  quán  đảnh  hai  lần,  một  ngày  đọc  ba 

lần,  thì  một  ngày  bạn  được  chư  Phật  Như  Lai  quán 

đảnh ba  lần.  Phước  báo  này  của  bạn  còn  có  ai  sánh 

được với bạn. 

“Kinh Vô Lượng Thọ” quá dài, không sao, có 

thể niệm “Kinh A Di Đà” cũng như vậy, tụng một lần 

chư Phật Như Lai quán đảnh cho bạn một lần. “Kinh 

A Di Đà” ngắn mà, mỗi một ngày tụng mười biến thì 

Phật  quán  đảnh  cho  bạn  mười  lần,  bạn  còn  có  thể 

không khai ngộ sao? 

Cho nên “Thăng quán đảnh giai” thực tế mà nói 

chính là thọ trì một bộ kinh này, y theo phương pháp 

lý luận của một kinh này mà tu học, liền đưa bạn lên 

161 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



đến Quán đảnh giai. 

Ở  trong  quả  vị  của  Bồ  Tát,  quán  đảnh  pháp 

vương tử, là người thế nào? Bồ Tát Đẳng Giác. Xả bỏ 

pháp  môn  Tịnh  Độ,  cái  quán  đảnh  giai  đó  là   “Khả 

 vọng mà bất khả cập”  22, có nghĩa là chúng ta nghe rồi 

chỉ  có  thể  ngưỡng  vọng  mà  thôi.  Vì  sao?  Ai  có  thể 

trong  một  đời  thành  tựu?  Là  việc  không  thể  nào  có 

được. Bạn ở ngay trong một  đời có thể  chứng được 

Biệt Giáo Sơ Địa Bồ Tát thì đã không tệ. Biệt Giáo 

Sơ Địa, kiến tư phiền não đoạn rồi, trần sa phiền não 

đoạn luôn, vô minh phá một phẩm, chứng một phần 

pháp thân, siêu việt mười pháp giới, chứng Phát Tâm 

trụ. Ở trong “Thập trụ”, Viên Giáo Thập Trụ phẩm vị 

“Phát  Tâm  Trụ”,  còn  ở  trong  Biệt  giáo  Sơ  Địa  là 

phẩm vị “Hoan Hỉ Địa”, “Hoan Hỉ Địa” của Biệt giáo 

chính là “Phát Tâm Trụ” của Viên giáo, thì đã là rất 

khó rất khó. 

Thế nhưng sau khi chứng được vị thứ này, nếu 

bạn  đem  41  phẩm  vô  minh  đoạn  tận,  để  đạt  đến 

“Quán đảnh giai” viên mãn như trên kinh đã nói còn 

phải trải qua ba A Tăng Kỳ kiếp nữa mới thành Phật. 

Mất ba A Tăng Kỳ kiếp mới thành Phật không phải 

nói chúng ta mà là nói Viên giáo Sơ trụ Bồ Tát, Biệt 

giáo Sơ Địa Bồ Tát, là đối với họ mà nói. 

Chúng  ta  ngày  nay  thực  tế  mà  nói  theo  “Kinh 

Hoa  Nghiêm”  là  vô  lượng  kiếp,  không  cách  gì  tính 

162 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đếm.  Thế  nhưng  nếu  như  bạn  rất  may  mắn,  duyên 

phận  của  bạn  rất  tốt,  nếu  như  gặp  được  pháp  môn 

Tịnh Độ, gặp được pháp môn vãng sanh, thì bạn thật 

là may mắn, bạn ở ngay trong một đời này liền có thể 

“Thăng Quán đảnh giai”. 

Ngày nay chúng ta ở cái đạo tràng này, cái đạo 

tràng  này  có  thể  nói  là  một  cái  đạo  tràng  thù  thắng 

nhất  thế  gian  hiện  đại  này.  Chúng  ta  quyết  định 

không phải chính mình đang khoa trương, chính mình 

đang tán thán, không phải vậy. Bạn xem cái đạo tràng 

này  của  chúng  ta  suốt  năm  giảng  đệ  nhất  kinh  Tịnh 

Độ  không  gián  đoạn,  trong  khi  các  đạo  tràng  khác 

trên thế giới không có. Giả sử tuy là có nhưng không 

phải  giảng  mỗi  ngày,  không  phải  giảng  suốt  năm 

không gián đoạn. Còn cái đạo tràng này của chúng ta 

không có gián đoạn, không chỉ là giải môn, chúng ta 

còn  đặc  biệt  chú  trọng  hành  môn.  Đại  sư  Thanh 

Lương nói cho chúng ta “Tín - Giải - Hành - Chứng”, 

cả bốn chữ này chúng ta đều làm được, chúng ta đều 

xem trọng bốn cái chữ này. Không phải chỉ nghiêng 

về  giải  môn  mà  không  xem  trọng  hành  môn,  cũng 

không phải chỉ nghiêng về hành môn mà xem thường 

giải môn, chúng ta làm là giải hành tương ưng. Đạo 

tràng như vậy ở thế gian này có lẽ cũng có, nhưng tôi 

chưa thấy qua, tôi cũng chưa nghe nói qua. Ngày nay 

chúng ta thấy được, chính mắt thấy được chính là cái 

đạo  tràng  này,  sau đó  mới  biết  được  phước  báo  của 

163 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



chúng sanh khu vực này lớn biết bao, không thể nghĩ 

bàn. Đạo tràng xây dựng ở khu vực này, khu vực này 

liền  được  chư  Phật  hộ  niệm,  liền  được  Long  Thiên, 

Thiện  Thần  bảo  hộ.  Chúng  ta  ở  trên  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”, đang đọc đến đạo tràng thần, túc hành thần, 

kim cang thần, các vị này họ không hộ trì nơi đây cho 

chúng ta thì họ đến nơi nào để hộ trì? Chúng ta chính 

là đối tượng của họ hộ trì. 

Ngày nay chúng ta khởi tâm động niệm, tất cả 

hành  trì  tương  ưng  với  đại  kinh,  đó  là  sự  thật.  Cho 

nên  phải  nhận  biết  rõ  ràng,  đỉnh  pháp  của  chư  Phật 

Như  Lai  là  pháp  môn  Tịnh  Độ,  là  đỉnh  pháp  không 

chỉ của Thích Ca Mâu Ni Phật đã truyền, mà còn là 

pháp môn chí cao vô thượng, mười phương tất cả chư 

Phật  Như  Lai,  cũng  đều  cùng  đồng  truyền  thọ  cái 

đảnh pháp này. Làm sao biết được? Ở trong bổn kinh 

Thế Tôn nói với chúng ta, Thế Tôn Ngài tán thán đối 

với A Di Đà Phật, A Di Đà Phật là  “Quang trung cực 

 tôn, Phật trung chi vương”.  Các vị phải biết, tán thán 

của Thích  Ca Mâu  Ni Phật, là  đại biểu tán  thán của 

mười phương tất cả chư Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật 

khẳng  định  A  Di  Đà  Phật  là  “Vua  trong  các  Phật”, 

cũng chính là tất cả chư Phật Như Lai đều khẳng định 

A Di Đà Phật là vua trong các Phật. Ngày nay chúng 

ta phát tâm làm đệ tử của A Di Đà Phật, quang vinh 

vô thượng, tất cả chư Phật xem thấy bạn đều phải tôn 

kính bạn đến ba phần. Vì sao vậy? Đệ tử Di Đà, vinh 

164 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



dự đến như vậy, họ kính thầy của chúng ta, họ cũng 

tôn  kính  học  trò  của  thầy.  Đây  là  đạo  lý  nhất  định, 

cho  nên  chúng  ta  phải  làm  một  đệ  tử  Di  Đà  chân 

chính, không nên làm để tử giả hiệu. Mạo nhận đệ tử 

Di  Đà,  vấn  đề  đó  liền  nghiêm  trọng,  nếu  bạn  mạo 

nhận đệ tử Di Đà, thần hộ pháp sẽ không tha thứ cho 

bạn,  còn  nếu  bạn  chân  thật  là  đệ  tử  của  Di  Đà,  chư 

Phật đều cung kính đối với bạn. Vậy thì vì sao chúng 

ta không làm một đệ tử chân thật của Di Đà? 

 Đệ tử thật của Di Đà phải làm thế nào? 

Mỗi  ngày  phải  nhận  quán  đảnh  của  A  Di  Đà 

Phật, mỗi ngày bạn phải đọc kinh, đọc kinh chính là 

quán  đảnh,  ngày  ngày  phải  đọc  câu  Phật  hiệu  này. 

Nên đến Niệm Phật Đường để niệm Phật, tôi khuyên 

đồng tu có thời gian nên đến Niệm Phật Đường này 

để  niệm  Phật.  Vì  sao  vậy?  Ở  nhà  niệm  Phật  không 

phải như nhau sao? Xin nói với các vị, các vị ở nhà 

niệm  Phật  không  giống  như  đến  Niệm  Phật  Đường 

niệm  Phật,  hoàn  toàn  không  như  nhau.  Vì  sao  vậy? 

Niệm Phật Đường trong nhà bạn không có chư Phật 

đang ở đó niệm Phật, còn ở Niệm Phật Đường này có 

Phật đang ở đây niệm Phật, nên bạn đi đến nơi đây, 

nhờ vào không khí của Phật Bồ Tát, thì làm sao như 

nhau được? 

Nếu  như  dùng  cách  nói  của  người  hiện  tại, 

165 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



chính là nói từ trường trong nhà bạn, cùng từ trường 

nơi đây không như nhau. Từ trường ở nơi đây là thế 

gian  đệ  nhất  thù  thắng  không  gì  bằng,  người  thông 

thường chúng ta gọi là không khí không như nhau, ở 

nơi đây đích thực là không khí chánh pháp Như Lai. 

Các vị ở nơi đây niệm Phật, đích thân mình cảm nhận 

được. 

Hiện tại Niệm Phật Đường đã lót lại thảm mới, 

hiển lộ trang nghiêm không gì bằng. Buổi chiều hôm 

qua  tôi  có  đi  xem  qua,  rất  là  hoan  hỉ,  khi  bước  vào 

Niệm  Phật  Đường  này  chính  là  “thăng  quán  đảnh 

giai”. Cái Niệm Phật Đường này chính là “Quán đảnh 

giai”, cái giảng đường này chính là Quán Đảnh Giai, 

đã thăng quán đảnh giai vậy thì “thọ bồ đề ký”. 

Thứ hai: “Thọ bồ đề ký” [Thọ ký cho Bồ Tát] 

Thọ ký bồ đề là thọ ký thành Phật, cũng chính 

là nói với chúng ta, bạn quyết định thành Phật. Cho 

nên  các  vị  đến  cái  giảng  đường  này,  đến  cái  Niệm 

Phật  Đường  này,  khẳng  định  bạn  quyết  định  vãng 

sanh bất thoái thành Phật. Cho nên cái đạo tràng này 

là đạo tràng thành tựu chư Phật Như Lai, ắt được chư 

Phật Như Lai gia trì, đạo lý chính ngay chỗ này. 

Thứ ba: “Vị giáo Bồ Tát, tác A Xà Lê” [Ðể dạy Bồ 

Tát bèn làm A Xà Lê] 

166 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Một là “Thị giáo” . 

“Thị” là thị hiện, “giáo” là giáo hoá. Thị giáo là 

mô hình thị hiện giáo hoá chúng sanh, kiểu dáng thị 

hiện giáo hoá chúng sanh. Kiểu dáng này là gì vậy? 

 Hai là  “Tác A Xà Lê” .  

Chính  là  tổng  đề  mục  mà  hiện  tại  chúng  ta 

giảng kinh. Tổng đề mục chúng ta đã làm rồi, nhưng 

cái  chữ  này  vẫn  chưa  treo  lên,  tương  lai  sẽ  treo  hai 

bên đối liễn  “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm” . “A 

Xà Lê” chính là bậc thầy mô phạm, A Xà Lê là tiếng 

Ấn  Độ,  tư  tưởng  của  họ,  lời  nói  của  họ,  có  thể  làm 

mô phạm mẫu mực cho đại chúng xã hội, thì gọi là A 

Xà Lê. 

A Xà Lê chúng ta dịch là “Quỷ phạm sư”. Quỷ 

là quỷ đạo, hành trì của họ có thể làm mô phạm cho 

chúng  ta.  Ý  nghĩa  của  câu  nói  này  rất  sâu,  ở  ngay 

trong tất cả kinh luận Phật thường hay nói với chúng 

ta, trong một bộ kinh luận chúng ta đều xem qua rất 

nhiều lần đối với những lời giáo huấn này, ấn tượng 

rất là sâu sắc. Phật dạy chúng ta: “Thọ trì, đọc tụng, 

vì người diễn nói” , tám chữ này chính là cái ý nghĩa 

này. Chúng ta học Phật rồi, được công đức lợi ích thù 

thắng  của  Phật  pháp,  quyết  định  không  thể  nói  ta 

được  lợi  ích  thì  được  rồi,  không  hề  nghĩ  đến  quần 

chúng  xã  hội  rộng  lớn,  không  hề  nghĩ  đến  tất  cả 

167 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



chúng  sanh  sáu  cõi  ba  đường,  nếu  nghĩ  như  vậy  thì 

không  hề  tương  ưng.  cùng  nguyện  vọng  của  Phật, 

cùng giáo huấn của Phật. 

Phật  dạy  chúng  ta   “thọ,  trì” ,  đó  là  việc  của 

chính chúng ta. “Thọ” là Phật đã dạy bảo chúng ta, tất 

cả đạo lý, phương pháp lý luận, chúng ta phải tường 

tận,  phải  tiếp  nhận,  những  cảnh  giới  mà  Phật  giảng 

cho chúng ta nghe, chúng ta phải khế nhập, như vậy 

mới có thể được thọ dụng chân thật, đó là “thọ trì”. 

Sau khi thọ trì thì  “đọc, tụng” , vừa rồi mới nói 

bạn đọc tụng một  biến, chính là bạn nhận được chư 

Phật  Như  Lai  quán  đảnh  một  lần,  đó  là  tự  lợi.  Đọc 

tụng  tốt  nhất  là  ra  tiếng,  công  đức  đọc  ra  tiếng  lớn 

hơn nhiều so với không đọc ra tiếng. Công đức đọc ra 

tiếng ở đâu vậy? Đọc để cho người khác nghe, để cho 

người chưa tiếp xúc Phật pháp, nghe được bạn đang 

đọc  kinh.  Bạn  đọc  kinh  phải  đọc  từng  chữ  rõ  ràng, 

giai điệu âm thanh vui tai, phải làm cho người nghe 

sanh tâm hoan hỉ, nghe được rõ ràng tường tận, thông 

suốt thấu đáo, sau khi họ nghe rồi sẽ giác ngộ. 

Có một số đồng tu, đại khái tâm tình nóng vội, 

đọc kinh  đọc được  rất nhanh, nghe nói  một  bộ kinh 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  nửa  giờ  đồng  hồ  thì  họ  đã 

đọc  xong  rồi,  nhưng  khi  tỉ  mỉ  lắng  nghe  họ,  hòng 

hòng một chữ  cũng không thể nghe được, từ đầu đến 

cuối  chừng  hết  nửa  giờ  đồng  hồ  thì  đọc  kinh  xong, 

168 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhưng một chữ cũng không nghe được rõ ràng. Loại 

đọc  tụng  này  chỉ  có  thể  nói  là  tự  lợi,  không  thể  lợi 

tha. Cho nên đọc kinh phải đọc từng chữ rõ ràng, phải 

nên biết đọc kinh là lợi tha, tự lợi là nhắc nhở chính 

mình. Không nên quên đi giáo huấn của Phật, phải y 

giáo phụng hành, đọc được rõ ràng, đọc được tường 

tận, để người khác nghe. Nếu bạn nói: “Nhưng xung 

quanh  tôi  không  có  người  nào”.  Không  có  người 

nhưng có quỷ thần, có chúng sanh mà mắt thịt chúng 

ta không thể nhìn thấy được, ngày nay chúng ta gọi là 

chúng  sanh  vô  hình,  nhiều  hơn  rất  nhiều  lần  so  với 

chúng sanh mà mắt thường chúng ta có thể nhìn thấy 

được. Bạn đọc kinh cho họ nghe, họ nghe rồi có được 

thọ dụng, quỷ thần học Phật, quỷ thần hộ pháp, thiên 

hạ liền thái bình. Phải nên biết động loạn của xã hội 

chúng ta, quỷ thần loạn trước, sau khi quỷ thần loạn 

rồi, chúng ta muốn cho xã hội an định là việc vô cùng 

khó.  Nếu  muốn  xã  hội  an  định,  trước  tiên  phải  làm 

cho quỷ thần an định, nếu muốn những quỷ thần này 

an  ổn  thì  phương  pháp  tốt    nhất  chính  là  đọc  kinh. 

Cho  nên  trong  đọc  tụng  ý  nghĩa  quan  trọng  nhất  là 

phải  độ  những  chúng  sanh  vô  hình  này,  làm  tăng 

thượng duyên nghe pháp cho họ. 

Phía  sau   “Vì  người  diễn  nói”.   Cái  đối  tượng 

này đã nói rõ ràng rồi, đây là đối với người, đối với 

chúng sanh hữu tình. 

Có thể thấy được “đọc tụng” là đối với  chúng 

169 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



sanh  vô  tình,  “diễn  nói”  mới  là  đối  với  chúng  sanh 

hữu tình. 

Đối với người, đối với người thì phải thế nào? 

Biểu diễn, biểu diễn là y giáo phụng hành, phải đem 

nó làm ra, đem tất cả lời giáo huấn trong Phật kinh, 

đều  thực  tiễn  ngay  trong  cuộc  sống  chúng  ta,  thực 

tiễn  ngay  trong  công  việc,  thực  tiễn  ngay  trong  đối 

nhân xử thế tiếp vật như trên kinh nói. Những gì Phật 

dạy cho chúng ta nhất định phải làm, chúng ta nỗ lực 

chăm  chỉ  mà  làm,  những  việc  nào  Phật  dạy  không 

được làm, thì chúng ta nhất định không được làm. 

Như phía sau kinh văn đã nói, trong hành môn 

cương lĩnh quan trọng nhất có ba câu, những thứ khác 

đã nói đó đều là những mục nhỏ, những việc vụn vặt. 

Cương lĩnh quan trọng nhất với người tu hành. 

Điều thứ nhất Phật nói:  “Khéo giữ khẩu nghiệp, 

 không nói lỗi người”. 

Chúng ta phải làm cho được. Thân, khẩu, ý ba 

nghiệp, Phật không nói thân, khẩu ý, không dùng cái 

thứ  tự  này,  mà  cái  thứ  nhất  Phật  nói  về  dùng  khẩu. 

Khẩu tạo nghiệp rất dễ dàng, khẩu tạo nghiệp đáng sợ 

nhất. 

Các vị đọc qua “Kinh Địa Tạng”, khẩu nghiệp 

tương  lai  đọa  địa  ngục  cắt  lưỡi,  địa  ngục  cày  lưỡi. 

170 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bạn xem cái địa ngục đó, có rất nhiều địa ngục, đều 

là  quả  báo  do  nghiệp  nhân  của  khẩu  nghiệp  mà  ra. 

Vọng ngữ, hai chiều, ác khẩu, thêu dệt, rất  dễ dàng 

phạm phải.  Cho nên người chân thật  tu hành, tương 

lai ở Niệm Phật Đường này, chân thật bước vào Niệm 

Phật  Đường,  thân  tâm  thế  giới  tất  cả  buông bỏ,  bao 

gồm tất cả ý niệm đều buông bỏ, chỉ có một niệm “A 

Di Đà Phật”, thì bạn nhất định thành công, bạn mới 

gọi là chân thật  “Khéo giữ khẩu nghiệp, không nói lỗi 

 người”. 

Chúng ta cũng không cần phải hỏi cách tu như 

thế nào, bạn chỉ là một lòng một dạ chuyên niệm A 

Di Đà Phật, cái điều này bạn liền làm được rồi, không 

nên  khởi  vọng  tưởng  tiếp  nữa.  Hiện  tại  còn  có  một 

loại  người,  không  chỉ  chính  mình  khởi  vọng  tưởng, 

còn  phái  một  số  người  đi  nghe  ngóng,  nghe  ngóng 

người khác. Cái vọng tưởng này sẽ càng lớn càng sai 

lầm, bạn học Phật như vậy, học đến sau cùng đọa vào 

A Tỳ Địa ngục. A Tỳ Địa ngục có rất nhiều địa ngục 

lớn nhỏ, đều là nơi bạn nhận quả báo. Trên đề kinh 

của bổn kinh hiển thị ba cương lĩnh lớn để chúng ta 

tu  hành   “Thanh  tịnh,  Bình  đẳng,  Giác” ,  bạn  mỗi 

ngày nếu biết nhiều sự việc đến như vậy, tâm của bạn 

làm  sao  có  thể  được  thanh  tịnh?  Người  xưa  dạy 

chúng ta: “Biết nhiều việc thì phiền não nhiều”. Bạn 

học  Phật  còn  muốn  biết  nhiều  việc  đến  như  vậy  để 

làm gì? Lại còn phải phái người đi nghe nhiều ngóng, 

171 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



bạn nói xem có đáng lo không? Đại khái sau khi nghe 

ngóng,  nghiên  cứu  làm  thế  nào  đối  phó,  phiền  não 

này  sẽ  càng  lớn,  đó  chính  là  giữ  tâm  luân  hồi  tạo 

nghiệp  luân  hồi,  hơn  nữa  đều  là  tạo  ra  địa  ngục  ba 

đường,  rất  là  đáng  sợ.  Chúng  ta  giác  ngộ  chính  là 

phải từ ngay chỗ này mà tỉnh ngộ ra, việc của người 

khác không liên quan gì với chúng ta, ta nghe ngóng 

họ để làm cái gì? Ta quản họ để làm cái gì? Cho nên 

Thiền  tông  Lục  Tổ  đại  sư  Huệ  Năng  nói  rất  hay: 

 “Nếu là người chân chính tu hành, không thấy lỗi thế 

 gian” . 

Không  phải  thế  gian  không  có  lỗi  lầm,  mà 

người chân chính tu hành quan tâm chính mình còn 

đến không kịp, làm gì có thời gian để đi quản người 

khác.  Vậy  thì  phải  dùng  cách  nhìn  thế  nào  để  xem 

người khác? Vừa rồi tôi nói qua dùng cách nhìn của 

Phật để xem người khác. Đó là chúng ta xem người 

khác thảy đều là chư Phật Như Lai thị hiện, họ hành 

thiện thị hiện ra dáng vẻ thiện cho ta xem, họ làm ác 

là họ thị hiện dáng vẻ ác để cho ta xem, đều là chư 

Phật  Như  Lai,  họ  thảy  đều  không  có  lỗi.  Lỗi  lầm  ở 

đâu vậy? Tôi thấy rồi, khởi tâm động niệm thì là tạo 

tội  nghiệp.  Ta  thấy  cảnh  giới  tốt  thì  khởi  tâm  tham, 

nhìn thấy cảnh giới ác thì khởi tâm sân hận, thì ta tạo 

nghiệp,  họ  không  tạo  nghiệp.  Họ  là  chư  Phật  Như 

Lai, chúng ta hoàn toàn dùng loại tâm trạng này, tâm 

trạng chân thành để tu tập, thì bạn ngay trong một đời 

172 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này nhất định thành Phật, đúng như đã nói trong cái 

nhìn của Phật xem tất cả chúng sanh đều là chư Phật 

Như Lai. 

Ngày nay chúng ta phải học theo cái chiêu này 

là cao chiêu. Trong cái nhìn của Bồ Tát xem thấy tất 

cả chúng sanh đều là Bồ Tát, người thiện xem thấy tất 

cả chúng sanh đều là người thiện, người ác xem thấy 

Phật  Bồ  Tát  cũng  là  người  ác.  Cái  đạo  lý  này  phải 

nên  hiểu,  cái  đạo  lý  này  chính  là  cảnh  tuỳ  tâm 

chuyển,  vì  sao  chúng  ta  không  dưỡng  tâm  Phật  của 

chúng  ta?  Chúng  ta  chính  mình  vì  sao  không  rõ  cái 

Phật tánh của chính mình? “Vì người diễn nói”, diễn 

cái điểm này. 

Ngày nay người thế gian xem thấy cái này cũng 

không  đúng,  nhìn  thấy  cái  kia  cũng  không  đúng, 

chúng ta xem thấy tất cả chúng sanh đều là Phật Bồ 

Tát,  cung  kính  bình  đẳng,  đó  chính  là  tu  hạnh  Phổ 

Hiền. Quyển kinh vừa mở ra “Hàm cộng tuân tu Phổ 

Hiền  đại  sĩ  chi  đức”,  đó  là  đệ  tử  Di  Đà  chân  chính. 

Cho nên phải vì người diễn nói, chính là nói  “Ta phải 

 làm  gương  cho  đại  chúng  thông  thường” ,  đặc  biệt 

phải làm tấm gương cho người tu hành, phải làm thật, 

đó mới gọi là A Xà Lê. Làm A Xà Lê là để dạy Bồ 

Tát, để dạy người tu hành, hoặc giả là để dạy cho tất 

cả  chúng  sanh  giác  ngộ.  Bồ  Tát  chính  là  giác  ngộ, 

chúng sanh giác ngộ, giúp đỡ tất cả chúng sanh phá 

mê khai ngộ, đó gọi là “Vì dạy Bồ Tát”. Làm thế nào 

173 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



giúp đỡ? Chính mình làm tấm gương, chính mình làm 

mô phạm, phải làm thật, làm thật như thế nào? 

Thứ tư: “Thường tập tương ứng vô biên chư hạnh” 

[Thường tu tập vô biên các hạnh tương ứng] 

“Hành”  là  hành  vi  đời  sống,  vi  tế  khởi  tâm 

động  niệm,  thô  thì  lời  nói  hành  động  tạo  tác,  đó  là 

hành vi. Hành vi phải tương ưng, tương ưng với cái 

gì? Tương ưng với tự tánh, tương ưng với tánh đức, 

vậy  tâm  hạnh  của  bạn  chính  là  hạnh  Phật,  hạnh  Bồ 

Tát chân chính. 


****** 

 







 

 

 

 

174 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 038) 

Các  đồng  tu  mới  học  nếu  nói  đến  tâm  hạnh 

tương  ưng  với  tự  tánh  thì  rất  khó.  Vì  sao  vậy?  Vì 

chưa  kiến  tánh.  Hạnh  tương  ưng  với  tâm  tánh,  mức 

độ thấp nhất là Bồ Tát Viên Giáo sơ trụ, từ Sơ trụ trở 

lên  là  41  vị  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  mà  trên  Kinh  Hoa 

Nghiêm đã nói. Chúng ta xem thấy ở trên kinh  Hoa 

Nghiêm  có  170  đoàn  thể,  mỗi  một  người  tâm  hạnh 

của  họ  đều  tương  ưng  với  pháp  tánh  cho  nên  gọi  là 

Pháp Thân Đại Sĩ. 

Ngày  nay  chúng  ta  là  phàm  phu  sanh  tử,  một 

phẩm phiền não cũng chưa đoạn, chúng ta làm sao có 

thể  học  được  cái  hạnh  tương  ưng.  Phật  dạy  cho  sơ 

học định ra cho chúng ta rất nhiều quy củ. Bạn y theo 

quy củ này mà làm thì tương ưng. Phật nói ra những 

quy củ này xin nói với các vị đều là tánh đức. “Tập” 

là  học  tập,  “thường”  không  gián  đoạn,  mãi  không 

ngừng đang học tập hạnh tương ưng. 

Hạnh tương ưng rải đều rất nhiều ở trong tất cả 

kinh luận, rốt cuộc chúng ta bắt đầu học ở  chỗ nào? 

Chúng ta phát tâm chuyên tu Tịnh độ, chuyên tu tịnh 

nghiệp.  Như  vậy  mà  nói,  phạm  vi  kinh  luận  của 

chúng  ta  liền  được  thu  nhỏ  lại,  chúng  ta  y  cứ  theo 

kinh luận, 3 kinh 1 luận hoặc giả là cận đại đã nói 5 

kinh 1 luận. Chúng ta căn cứ vào đây thì tốt, điển tích 

175 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



này thì không quá nhiều. Trong 5 kinh 1 luận đã nói 

cũng đã là rất phức tạp, đã là rất không dễ nắm vững. 

Thế là chúng ta khi mới xây dựng Tịnh tông Học Hội, 

tôi viết ra 1 duyên khởi. Ở trong duyên khởi nhắc đến 

hành  môn  5  khóa  mục,  chỗ  này  mọi  người  dễ  ghi 

nhớ. Khóa mục của hành môn phải đơn giản bạn mới 

có  thể  ghi  nhớ  được,  mới  có  thể  học  tập  được.  Quá 

nhiều, quá phức tạp không thể nhớ thì không cách gì 

làm được. Hiện tại thọ giới các vị thử nghĩ xem xuất 

gia  thọ  250  giới.  Giới  điều  quá  nhiều  không  thể  ghi 

nhớ,  không  nhớ  được  thì  có  thể  làm  được  hay  sao? 

Quá  nhiều.  Giới  Tỳ  kheo  đi  còn  nhiều  hơn,  giới  Bồ 

Tát tại gia nếu như là theo Kinh Phạm Võng thì có 10 

giới,  trọng  48  giới  khinh  cũng  quá  nhiều  không  thể 

ghi  nhớ,  không  ghi  nhớ  thì  không  có  cách  gì  làm 

được.  Cho  nên  nhất  định  phải  đơn  giản  nhất,  rất  dễ 

dàng,  mỗi  giờ  mỗi  lúc  có  thể  ghi  nhớ  để  có  thể  đọc 

thuộc  lòng  ra.  Bạn  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường 

ngày, khởi tâm động niệm lời nói việc làm mới có thể 

thức tỉnh chính mình, có tương ưng với lời giáo huấn 

của Phật hay không? Cho nên chân thật tu hành phải 

nắm được cương lĩnh. 

Ngũ Khoa Tịnh Độ. 

Chúng ta nêu ra 5 khóa mục, cái thứ nhất là tam 

phước. Kinh Quán Vô Lượng Thọ đã nói tam phước 

tổng cộng có 3 điều, 11 câu. 

176 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Khóa mục thứ nhất: Tam phước 

 Phước thứ nhất: Phước trời, người. 

Hay nói cách khác  bạn ở trong 6 cõi chân thật 

có  thể  làm  đến  được  thì  bạn  không  mất  thân  người, 

bạn  sẽ  không  đọa  vào  3  đường  ác.  Bạn  đời  đời  kiếp 

kiếp ở trời người để hưởng phước. 

Câu thứ nhất: “Hiếu dưỡng cha mẹ” bạn đã làm 

được  chưa?  Câu  thứ  hai:  “Phụng  sự  sư  trưởng”.  Câu 

thứ  ba:  “Từ  tâm  bất  sát”.  Câu  thứ  tư:  “Tu  thập  thiện 

nghiệp”. 

Bốn  câu  này  ý  nghĩa  rất  sâu,  chúng  ta  đã  từng 

làm qua chuyên đề diễn giảng. Bốn câu này phải ghi 

nhớ,  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc  làm  có  tương 

ưng với mấy điều này không? Nếu như không tương 

ưng thì sai, phải  “Thường tập tương ưng chi hạnh”. 

 Phước thứ hai: Phước Nhị thừa (Thanh văn, Duyên 

giác).  

Các  vị  phải  nên  biết  phước  thứ  nhất  là  phàm 

phu, phước thứ hai mới là Phật pháp, mới là học Phật. 

Phật  pháp  là  xây  dựng  trên  nền  tảng  của  phước  thế 

gian, không có phước đức thế gian thì học Phật làm 

sao  có  được  thành  tựu,  hay  nói  cách  khác  bạn  làm 

người cũng chưa làm tốt thì làm sao có thể học Phật. 

177 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Bốn  câu  trên  là  dạy  bạn  làm  người,  nếu  như  trái 

ngược lại với bốn câu này thì bạn không phải là một 

con  người.  Không  phải  con  người  thì  là  gì?  Là  súc 

sinh, ngạ quỷ, địa ngục. 

Trong  Tả  truyện  sách  sư  có  câu  nói  là  “Nhân 

 khí  thường  tắc  yêu  hưng”23.  Ý  nghĩa  câu  nói  này  là 

gì?  “Thường”  là  gì  vậy?  “Ngũ  thường”  là  nhân,  lễ, 

nghĩa,  trí,  tín.  Năm  cái  chữ  này  là  thường  đạo,  mọi 

người đều phải tuần thủ, làm người thì phải nên tuân 

thủ.  Con  người  nếu  như  đem  chữ  “Thường”  này  bỏ 

mất,  tức  là  làm  người  không  tuân  thủ  năm  cái  chữ 

này, đem năm cái chữ này bỏ đi không tuân thủ. Vậy 

thì họ làm những gì? Là bất nhân, bất nghĩa, nhân lễ 

nghĩa trí tín đều không cần, thì như người xưa đã nói 

con  người  đó  là  yêu  ma  quỷ  quái,  họ không  phải  là 

người, họ là yêu ma quỷ quái. 

Cho  nên  trời  người  họ  có  tiêu  chuẩn  đạo  đức. 

Các  vị  thử  nghĩ  xem,  bốn  câu  trong  phước  thứ  nhất 

này  ý  nghĩa  của  “Ngũ  thường”  đều  bao  gồm  ngay 

trong đó. Lấy cái này làm nền tảng để bước vào Phật 

pháp,  lại  học  Phật.  Cho  nên  trong  phước  trời  người 

xếp trên phước nhị thừa. 

Phước nhị thừa mở đầu “Thọ trì tam quy, cụ túc 

chúng giới, bất phạm oai nghi”. 

 “Thọ trì tam quy” 

178 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ngày  nay  chúng  ta  thọ  tam  quy  là  quy  y  trên 

hình  thức,  không  phải  thật  chất.  Ngày  nay  chúng  ta 

thọ giới  cũng  là  thọ  giới  trên  hình  thức,  cũng  không 

phải là chân thật. Vì sao vậy? Bởi vì bên dưới không 

có  gốc.  Nếu  như  nền  móng  xây  dựng  được  tốt,  thì 

tam quy y ngũ giới nó liền phát sanh tác dụng, có thể 

thành tựu đức hạnh. 

Các vị phải nên biết Phật pháp là sư đạo, sư đạo 

là  xây  dựng  trên  nền  tảng  của  hiếu  đạo.  Phước  thứ 

nhất  là  hiếu  đạo,  phước  thứ  hai  mới  là  sư  đạo.  Hiếu 

đạo không có thì sư đạo cũng không còn. 

Ngày nay chúng ta học Phật, đặc biệt đề xướng 

hiếu  đạo.  Bạn  từ  nơi  đó  học,  về  nhà  hiếu  thuận  cha 

mẹ.  Từ  ngay  nơi  đó  mà  học,  bạn  phải  làm  ra  tấm 

gương con cái chân thật hiếu thuận để cho xã hội đại 

chúng  xem.  “Vì  người  diễn  nói”,  “Học  vi  nhân  sư 

 hành  vi  thế  phạm” .  Bạn  phải  làm  đến  mới  được, 

miệng nói thôi không được. 

 Phước thứ ba: Phước hàng Bồ Tát. 

Lại  phước  nhị  thừa  tiếp  tục  nâng  lên  trên  cao, 

vậy  thì  chính  là  Bồ  tát.  Bồ  tát  có  bốn  câu  đều  là 

cương  lĩnh  nguyên  tắc:  “Phát  bồ  đề  tâm,  thâm  tín 

nhân  quả,  đọc  tụng  đại  thừa,  khuyến  tấn  hành  giả”. 

Bốn  câu  này  bạn  làm    đến  được  rồi,  bạn  mới  chân 

thật là Bồ tát. Đó gọi là tam phước. 

179 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Điều thứ nhất là:  Phát tâm bồ đề.   

Cái gì gọi là tâm bồ đề? Đại sư Ngẫu Ích trong 

A Di Đà Kinh Yếu Giải nói rất hay: “Chân thật phát 

tâm, cầu sanh Tịnh độ”. 

Cái tâm nguyện này quyết định không thay đổi, 

quyết định không nghi hoặc, quyết định cầu sanh thì 

bạn  nhất  định  sanh.  Cái  tâm  này  chính  là  tâm  vô 

thượng bồ đề. Đại sư Ngẫu Ích nói rất hay. 

Tâm  bồ  đề  ở  trong  Quán  kinh,  Thế  tôn  giải 

thích  cho  chúng  ta:   “Tâm  chí  thành  chân  tâm  phát 

 nguyện”.   

Chân  tâm  chính  là  tâm  chí  thành,  một  lòng  hy 

vọng  cầu  sanh  Tịnh  độ,  cái  đó  chính  là  thâm  tâm, 

chính  là  hồi  hướng  phát  nguyện  tâm.  Một  niệm  liền 

đầy  đủ,  không  có  niệm  thứ  hai.  Hôm  nay  chúng  ta 

chính là phải phát ra cái tâm này. 

Điều thứ hai là:  Tin sâu nhân quả.   

Cái  nhân  quả  này  là  nhân  quả  gì?  Ngày  trước 

tôi đã nói qua với các vị tôi vì cái câu này mà hai ba 

năm tâm không được an. Tôi không hiểu được cái ý 

này.  Bình  thường  chúng  ta  nói  tin  tưởng  nhân  quả 

báo  ứng,  đó  là  trồng  thiện  nhân  được  thiện  quả,  ác 

nhân ác quả, nhân duyên quả báo không lọt mảy trần. 

180 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Điều này nếu chúng ta biết được, chúng ta tin tưởng, 

chúng  ta  không  hoài  nghi,  thì  chúng  ta  là  thân  phận 

của  trời  người.  Nhưng  nghĩ  đến  nhị  thừa  chúng  ta 

cũng đã không thể so sánh. Vậy thì với hàng Bồ Tát 

lại càng không thể so sánh. Vậy thì tại sao lại nói một 

trong  bốn  cương  lĩnh  của  hàng  Bồ  Tát  là  “Tin  sâu 

nhân quả”. Chỗ hoài nghi của tôi là vì sao Bồ Tát lại 

không  biết,  chúng  ta  là  hàng  người  đều  biết  được 

nhân  quả,  vậy  tại  sao  Bồ  tát  họ  lại  không  biết?  Cho 

nên  cái  nhân  quả  này  tuyệt  đối  không  phải  là  nhân 

quả như chúng ta nói. Nhân duyên quả báo mà chúng 

ta đã nói làm gì có chuyện mà Bồ tát không biết, họ 

tin  sâu  nhân  quả,  nhất  định  là  nhân  quả  này  phải  là 

đặc biệt, vậy thì làm cho tôi hồ đồ. 

Đã phải nhiều năm, cũng xem như là Tam bảo 

gia trì đã hiểu ra được. Nhân quả gì? Niệm Phật thành 

Phật.  Chân  thật  là  rất  nhiều  Bồ  Tát  không  biết  được 

niệm Phật là nhân thành Phật là quả, không cần phải 

mất  ba A tăng kỳ kiếp, một đời thì thành tựu. Tận hư 

không khắp pháp giới trong cõi nước chư Phật không 

biết  có  bao  nhiêu  Bồ  Tát  không  biết  được.  Tôi  mới 

biết được cái nhân quả này là nói cái này không phải 

nói  cái khác.  Vậy  chúng  ta quay  đầu xem  lại,  chúng 

ta  ở  ngay  trong  hoàn  cảnh  đời  sống  hiện  tại,  ngay 

trong  đồng  tu  có  rất  nhiều  người  học  Phật,  có  tham 

thiền, có học giáo, có trì chú, có trì giới, có rất nhiều 

pháp  môn  mà  bảo  họ  niệm  Phật  thì  tức  là  họ  không 

181 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



tin tưởng cái nhân quả này. Họ học pháp môn của họ 

học được rất chuyên cần cũng là dõng mãnh tinh tấn 

nhưng lại chính là không chịu niệm Phật. 

Cho nên người phát tâm bồ đề tin sâu nhân quả 

thật cừ khôi. Nếu họ tương ưng với 2 câu nói này, đó 

chính  là  trong  Pháp  môn  Tịnh  độ  đã  nói  thiện  căn, 

phước đức, nhân duyên ngay trong một đời này đầy đủ, 

cũng  chính  là  như  trong  kinh  đã  nói  chúng  sanh  căn 

tánh  chín  muồi,  phía  sau  nói   “Thành  thục  Bồ  Tát  vô 

 biên thiện căn”,  chín muồi rồi, chín muồi thì ngay đời 

này làm Phật. Cả đời này, cái thân này ở trong 6 cõi gọi 

là  cái  thân  sau  cùng,  về  sau  không  còn  phải  luân  hồi 

trong 6 cõi nữa, ra khỏi rồi. Cái thân này ở trong 6 cõi 

là cái thân sau cùng, lần sau trở lại nơi đây là bồ tát hóa 

thân  đến,  ứng  hóa  đến  không  phải  phàm  phu,  chỉ  là 

thừa nguyện tái lai mà thôi thì làm gì như nhau chứ? 

Điều thứ ba là:  Đọc tụng đại thừa.  

Trong phước Bồ Tát câu thứ ba “Đọc tụng đại 

thừa”  lần  trước  đã  nói  qua  với  các  vị.  Đọc  tụng  đại 

thừa chính là đọc Kinh Vô Lượng Thọ, đọc kinh A Di 

Đà.  Đọc  qua  một  biến  chư  Phật  Bồ  Tát  quán  đảnh 

cho bạn một lần, sau khi bạn đọc rồi nhất định phải y 

giáo phụng hành. 

Điều thứ tư là:  Khuyến tấn hành giả.  

182 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Một  câu  sau  cùng “Khuyến  tấn  hành  giả”  phải 

đem  pháp  môn  thù  thắng  này  giới  thiệu  cho  người 

khác,  giới  thiệu  cho  quần  chúng  rộng lớn,  giới  thiệu 

cho tất cả chúng sanh đó là lợi tha. 

Cho  nên  trong  11  câu  này  10  câu  là  tự  lợi,  câu 

sau cùng là lợi tha. Tự độ, độ người đó là nói bạn khởi 

tâm động niệm lời nói việc làm phải tương ưng với tam 

phước. Đó là “Thường tập tương ưng chi hành”, đó là 

chân thật tu tịnh độ, đó là khóa mục thứ nhất. 

 Khoá mục thứ hai: “Lục hòa” 

Đồng tu chúng ta mọi người cùng chung nhau, 

cùng  cộng  tu  chung  với  nhau.  Cùng  cộng  tu  chung, 

nhất định phải tu sáu hòa kính, phải hòa thuận cùng ở 

với nhau, đôi bên tôn trọng lẫn nhau. 

 Điều thứ nhất: Kiến hòa đồng giải 

Tôi dạy cho các vị đồng tu, chúng ta đem tất cả 

đại chúng đều xem thành chư Phật Như Lai, đều xem 

thành  hóa  thân  của  A  Di  Đà  Phật,  bạn  dùng  cái  tâm 

cung  kính  nhất  để  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật.  Người 

khác  dùng  tâm  trạng  thế  nào  để  đối  với  chúng  ta, 

không  nên  quan  tâm,  không  cần  phải  chú  ý.  Hỏi  ta 

dùng  tâm  trạng  gì  để  đối  với  người.  Ta  nhất  định 

dùng tâm Phật đối với người. Tất cả mọi người đều là 

A  Di  Đà  Phật  thị  hiện,  thị  hiện  cho  chúng  ta  xem, 

183 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



giúp  đỡ ta thành tựu. Chúng ta phải  dùng tâm trạng 

này.  Mỗi  một  người  đều  là  học  như  vậy,  “Kiến  hòa 

đồng  giải”  thì  viên  mãn,  chân  thật  là  nhập  Phật  tri 

kiến. Phàm phu nhập Phật tri kiến chân thật là không 

thể nghĩ bàn, đó là “Đại tâm phàm phu” mà trên kinh 

Hoa Nghiêm đã nói. Người nào làm được như vậy là 

đại tâm phàm phu, con người này gọi là đại tâm phàm 

phu. Ngày nay chúng ta không làm được A La Hán, 

Bồ Tát, chúng ta không làm được, thế nhưng chúng ta 

phải làm đại tâm phàm phu. Không khó, đích thực là 

mỗi  một  vị  đồng  tu  đều  có  thể  làm  đến  được.  Tâm 

hạnh  của  chúng  ta  chân  thật  có  thể  tương  ưng  với 

năm khóa mục này. 

 Điều thứ hai: Giới hòa đồng tu 

Cái giới này là nghĩa rộng. Ngày nay  chúng ta 

trì giới, thực tế ra mà nói chỉ có thể hy vọng chúng ta 

có thể đem năm giới  mười thiện, nỗ lực triệt để làm 

cho được. Không cần phải nói đến Tỳ kheo giới, Bồ 

tát giới vì chúng ta không làm được. 

Nếu  là  người  xuất  gia  chúng  ta  học  Đại  sư 

Ngẫu  Ích,  học  Đại  sư  Hoằng  Nhất.  Các  Ngài  tu  thế 

nào  vậy.  Các  Ngài  là  trì  Sa  di  giới,  mười  giới,  năm 

giới. Đại sư Ngẫu Ích sau khi thọ giới rồi lại xả giới, 

cả đời của Ngài trì giới Sa di, cho nên bạn thấy có rất 

nhiều tư liệu trên phương diện văn tự, Đại sư lại đổi 

danh  là  Sa  di  Bồ  tát  giới,  Ngài  không  dám  xưng  Tỳ 

184 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



kheo, Ngài là Sa di Bồ Tát. Thành Thời là học trò của 

Ngài, là đồ đệ của Ngài nên khi thầy đã xưng là Sa di 

thì học trò không dám xưng là Sa di, cho nên pháp sư 

Thành Thời xưng là gì vậy? Bồ tát Ưu Bà Tắc, người 

xuất gia, xuất gia Ưu Bà Tắc. Thực tế mà nói chúng 

ta ngày nay xưng như vậy đó mới là thân phận đúng 

với tên thật của chúng ta. Thân phận của chúng ta là 

gì? Xuất gia Ưu Bà Tắc. Các vị là Tại gia Ưu Bà Tắc, 

còn  chúng  tôi  là  xuất  gia  Ưu  Bà  Tắc  thị  hiện  thân 

tướng xuất gia, thảy đều là trì năm giới, mười thiện. 

Ở trong kinh Vô Lượng Thọ có giải thích tỉ mỉ 

năm  giới,  mười  thiện,  chính  là  từ  phẩm  ba  mươi  ba 

đến  phẩm  ba  mươi  bảy.  Cái  đoạn  kinh  văn  này  là 

thuyết  minh  tường  tận  năm  giới  mười  thiện.  Quả 

nhiên  làm  được!  Chúng  ta  làm  được  năm  giới  mười 

thiện thì thanh tịnh, đúng với tên thật là Xuất gia Ưu 

Bà Tắc. Đây là nói trì giới. 

Trì giới ngoài ra còn một ý nữa là thủ pháp. Bởi 

vì trong đạo tràng rất nhiều người, nếu như không có 

chế độ, nếu không có quy củ, thì mọi người ở nơi đây 

trở thành một đoàn thể hỗn loạn, vậy thì không giống 

đạo tràng. Nên đạo tràng có rất nhiều quy củ, những 

quy củ này cần phải tuân thủ. Bên ngoài đạo tràng là 

xã  hội,  là  quốc  gia.  Quốc  gia  có  pháp  luật,  có  rất 

nhiều quy ước, chúng ta cũng phải tuân thủ. Làm một 

công  dân  tốt  tuân  thủ  pháp  luật,  làm  một  người  tu 

hành  giữ  pháp,  làm  một  người  đệ  tử  Phật  giữ  pháp. 

185 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Đó là giới hòa đồng tu. 

 Điều thứ ba: Thân hòa đồng trụ 

Tương lai sau khi thôn Di Đà khánh thành, rất 

nhiều  đồng  tu  niệm  Phật  chúng  ta  cùng  ở  chung  với 

nhau.  Thân  hòa  cùng  ở  chung  với  nhau.  Đôi  bên 

chăm  sóc  lẫn  nhau,  sách  tấn  lẫn  nhau,  khích  lệ  lẫn 

nhau. Hy vọng hiện tại  chúng ta cùng đồng ở chung 

trong  thôn  Di  Đà,  tương  lai  chúng  ta  cũng  ở  chung 

trong Hải Hội Liên Trì,  mục tiêu chúng ta  mới chân 

thật đạt đến. 

Cho  nên  tôi  kiến  nghị,  trong  thôn  Di  Đà,  mỗi 

một  cửa  phòng  trong  đó  đều  là  cửa  kính  trong  suốt, 

để  làm  gì?  Để  người  ở  trong  đó  không  thể  giải  đãi, 

lười biếng, vì nếu như bên ngoài không có người nhìn 

thấy  thì  không  tốt.  Cho  nên  cửa  chí  ít  phải  làm  một 

cửa  sổ  bằng  kính  nhỏ,  người  bên  ngoài  đi  tới  đi  lui 

nhìn  thấy  được  bên  trong,  như  vậy  mới  được.  Còn 

như mỗi một người đóng kín cửa ở trong phòng, khi 

đóng  cửa  lại  rồi  thì  không  thể  thành  đạo,  vì  không 

biết  được  đang  làm  cái  gì,  giải  đãi  lười  biếng.  Cho 

nên đồng tu ở Thôn Di Đà phải chú ý, trong thôn Di 

Đà hoàn toàn là trong suốt  hóa, tương lai ngay thân 

thể  đều  là  thấu  suốt,  vậy  mới  tốt,  một  chút  ô  nhiễm 

cũng không có. Chúng ta phải đạt đến cái tiêu chuẩn 

này. Đây cũng là tác sư tác phạm. Cho nên phải thủ 

pháp, đó là ý nghĩa chân thật của thân hòa đồng trụ, 

186 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Điều thứ tư: Khẩu hòa vô tranh 

Hy vọng sau khi bước vào thôn Di Đà, cho dù 

bạn  ở  nơi  đây  một  năm,  ở  hai  năm,  ở  cả  đời,  không 

nói một câu, ngoại trừ một câu “A Di Đà Phật”, ngoài 

câu A Di Đà Phật ra không nói một câu nào. Vậy thì 

bạn quyết định thành Phật, quyết định thượng thượng 

phẩm vãng sanh. Vì sao vậy? Không có lời nào đáng 

nói, nói  ra  đều  là  những  lời  thừa.  Bạn  nói  ra  những 

lời nói đều là tiếp nối sáu cõi luân hồi, ta bắt đầu từ 

ngày  hôm  nay  không  tiếp  nối  sáu  cõi  luân  hồi  nữa. 

Không  nói  chuyện.  Bạn  chào  hỏi  với  ta,  ta  A  Di  Đà 

Phật.  Cho  dù  bạn  nói  cái  gì,  nhiều  hay  ít,  A  Di  Đà 

Phật, một câu ta cũng không cho nó lọt vào. Tâm của 

bạn  mới  thanh  tịnh,  khẩu  nghiệp  của  bạn  mới  chân 

thật, có thể tiêu được sạch trơn. 

 Điều thứ năm: Ý hòa đồng giải 

“Ý  hòa  đồng  giải”  cùng  ở  ngay  nơi  đây,  nhất 

định là pháp hỷ sung mãn. Các vị chân thật có thể đến 

được cảnh giới này. Bạn hai mươi bốn giờ niệm Phật 

nhất  định  sẽ  sanh  tâm  hoan  hỷ,  không  mệt,  không 

chán. Bạn sẽ không mệt mỏi. Niệm mệt rồi, nghỉ ngơi 

một  lát.  Cho  nên  khi  nghỉ  ngơi,  tôi  khuyên  đồng  tu 

không  nên  cởi  áo  tràng  ra.  Chúng  ta  mặc  áo  tràng 

niệm  Phật,  không  cởi  áo  tràng  ra,  để  nghỉ  ngơi  chỉ 

chốc lát. Nghỉ ngơi khỏe rồi phải mau vào Niệm Phật 

Đường.  Tự  động,  tự  phát,  không  cần  phải  có  người 

187 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



đến gõ cửa kêu bạn, vậy thì không tốt, dù chúng ta có 

người đến gõ cửa gọi  bạn hay không? Có!  Mỗi một 

đơn  vị  chúng  ta  có  một  người  “trưởng  liêu”,  các  vị 

chính  mình  tuyển  cử,  chính  mình  chọn  lựa.  Họ  sẽ 

thấy thời gian đến rồi mà bạn vẫn còn lười biếng, sẽ 

đến  gõ  cửa  bạn.  Ở  Niệm  Phật  Đường  có  Pháp  sư. 

Trong  các  Pháp  sư  cũng  có  người  chuyên  môn  phụ 

trách  làm  công  việc  nhắc  nhở,  trong  Niệm  Phật 

Đường gọi là “Tuần phang”. Ngay khi bạn niệm Phật 

bị hôn trầm, ngủ gật trong Niệm Phật Đường, vậy thì 

xem  thử  tương  lai  chúng  ta  dùng  phương  pháp  gì? 

Niệm  Phật  Đường  thời  xưa  dùng  “Tuần  phang”,  có 

một cái phang nhỏ, phang nhẹ ở trên đầu của bạn, ở 

trên mặt của bạn, đảo vài cái làm cho bạn tỉnh lại. Ở 

đây  không  như  thiền  đường,  thiền  đường  là  dùng 

hương bản, dùng nó để đánh. Ở đây chúng ta không 

đánh,  dùng  tuần  phang  hoặc  là  dùng  phất  trần  cũng 

được. Dùng phương thức này để nhắc nhở mọi người. 

Đây chính là sự hợp tác lẫn nhau, chân thật làm đến 

được pháp hỷ sung mãn. 

 Điều thứ sáu: Lợi hòa đồng huân 

Nhất định có thể làm được! Mười phương cúng 

dường  đều  quy  về  thường  trụ,  thường  trụ  phụ  trách 

cơm  áo,  đi  đứng  cho  mọi  người.  Cho  nên  bạn  đến 

Niệm  Phật  Đường  này  niệm  Phật  không  cần  mang 

theo  một  phân  tiền,  không  cần  lo  lắng  đời  sống,  chỉ 

cần chân thật chịu niệm Phật thì được. 

188 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tôi  nghĩ  tin  tức  tương  lai  truyền  đến  xã  hội, 

trong  xã  hội  không  chịu  làm  việc,  mưu  sinh  rất  khổ 

cực.  Còn  nếu  đến  Niệm  Phật  Đường  để  niệm  Phật, 

tương  lai  Niệm  Phật  Đường  của  chúng  ta  đầy  ắp. 

May mà hoằng nguyện của cư sĩ Lý Mộc Nguyên rất 

lớn, ông muốn xây dựng thôn hai, thôn ba, thôn bốn, 

tương  lai xây  thành  thành  phố  Di  Đà,  tương  lai xây 

thành  nước  Di  Đà.  Thật  là  hy  hữu  có  được  duyên 

phận  hy  hữu.  Chúng  ta  cũng  hoan  nghênh  xã  hội  có 

được an ổn, chân thật, khiến cho người chân thật có 

một  chỗ  nương  tựa.  Thôn  Di  Đà  là  chỗ  nương  về 

chân chính của chúng ta, vô lượng công đức, cho nên 

có  thể  được  chư  Phật  tán  thán.  Đó  là  tương  ưng  với 

Lục hòa. 

 Khóa mục thứ ba: Tam học 

Giới - Định - Huệ. 

 Khóa mục thứ tư: Lục độ 

Bố  Thí  -  Trì  Giới  -  Nhẫn  Nhục  -  Tinh  Tấn  - 

Thiền Định - Bát Nhã. 

 Khóa  mục  sau  cùng:  “Phổ  Hiền  Bồ  Tát  thập 

 nguyện” 

Thứ nhất: Lễ kính chư Phật 

Thứ hai: Xưng tán Như Lai 

189 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Thứ ba: Quảng tu cúng dường 

Thứ tư: Sám hối nghiệp chướng 

Thứ năm: Tùy hỷ công đức 

Thứ sáu: Thỉnh chuyển pháp luân 

Thứ bẩy: Thỉnh Phật trụ thế 

Thứ tám: Thường tùy học Phật 

Thứ chín: Hằng thuận chúng sanh 

Thứ mười: Phổ giai hồi hướng. 

Cho  nên  các  vị  đều  có  thể  ghi  nhớ  được  rõ 

ràng, đều có thể hiểu rõ ý nghĩa của khóa mục; khởi 

tâm động niệm, lời nói việc làm của chúng ta đều có 

thể  tương  ưng  với  năm  khóa  mục  này.  Sau  đó  phát 

tâm thanh tịnh, một lòng chuyên niệm, đó là  “Thành 

 thục Bồ Tát, vô biên thiện căn”. 

Thứ  năm:  “Thành  thục  Bồ  tát,  vô  biên  thiện  căn” 

[Thành thục Bồ Tát vô biên thiện căn] 

Đơn giản mà nói là đại từ bi, đại tinh tấn. Đại 

từ  bi  là  quyết  định  cầu  sanh  Tịnh  độ,  đó  mới  gọi  là 

Đại từ bi. Bởi vì vãng sanh đến thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, bạn liền thành Phật. Hiện tiền Giảng đường, 

Niệm  Phật  Đường,  Thôn  Di  Đà  của  chúng  ta  ở  nơi 

đây đều là làm cái trạm tiếp dẫn thế giới Tây Phương 

Cực Lạc. Đến ở nơi đây cũng giống như đến thế giới 

Tây Phương Cực Lạc. Bạn ở ngay nơi đây, nếu như 

đúng lý đúng pháp mà tu học, quyết định vãng sanh. 

Một  quyển  kinh  Vô  Lượng  Thọ  ngày  trước  khi  tôi 

190 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giảng giải đã nói qua với mọi người, quyển sách này 

là bản chứng thư để chúng ta vãng sanh thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc,  bảo  chứng  để  bạn  vãng  sanh  chỉ 

cần bạn y giáo phụng hành. Nếu bạn không chịu khó 

làm theo, thì đó là việc của chính bạn. Còn nếu quả 

nhiên  thật  chịu  làm  theo,  thì  không  một  ai  không 

vãng sanh. Vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc 

làm  Phật,  làm  Bồ  tát,  mới  có  thể  giống  như  Bồ  tát 

Quán Âm, mới có thể như Bồ tát Phổ Hiền, Địa Tạng 

vậy, phân thân vô lượng vô biên, độ hóa chúng sanh 

khổ nạn mười phương thế giới, đó chẳng phải là đại 

từ  bi  hay  sao?  Còn  có  loại  từ  bi  nào  có  thể  so  được 

với họ? 

 “Thiện căn”  là gì? 

Là chỉ tinh tấn. 

Thiện căn của người thế gian gọi là “Pháp thế”, 

cái pháp thế này (gọi là thiện pháp trong mười pháp 

giới)  là  từ  ba  thiện  căn  sinh  ra,  ba  thiện  căn  này  là 

“Vô  tham,  Vô  sân,  Vô  si”,  đó  là  ba  thiện  căn.  Còn 

ngược  lại  “Tham  -    Sân  -  Si”  gọi  là  ba  độc,  trong 

mười  pháp  giới,  bao  gồm  tất  cả  ác  pháp  là  từ  tham 

sân  si  sanh  ra,  bao  gồm  tất  cả  thiện  pháp  là  từ  vô 

tham, vô sân, vô si mà sanh ra. 

Cái chủ đề nói đến ở đây “Pháp xuất thế”, xuất 

thế  là  siêu  việt  mười  pháp  giới,  là  pháp  giới  nhất 

191 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



chân. Trong pháp giới nhất chân đều là Pháp thân đại 

sĩ. Thiện căn của họ là gì? Là tinh tấn. Thiện căn của 

pháp thân đại sĩ chỉ có một điều này, tinh tấn, đại tinh 

tấn.  Hiện  tại  chúng  ta  tuy  là  chưa  chứng  được  cảnh 

giới của Pháp Thân Đại Sĩ, thế nhưng có thể ở Niệm 

Phật  Đường  này,  mỗi  ngày  niệm  Phật  hai  mươi  bốn 

giờ  đồng  hồ  từ  đầu  năm  đến  cuối  năm  không  gián 

đoạn  cũng  là  đại  tinh  tấn,  có  thể  so  với  Pháp  Thân 

Đại Sĩ, tuyệt nhiên không hề kém hơn họ. 

 Ý nghĩa của “Thành thục” ? 

Chú  trọng  ở  hai  chữ  thành  thục  này.  Nếu  như 

không  có  loại  duyên  phận  thù  thắng  này  thì  làm  sao 

có  thể  thành  tựu?  Chỗ  này  đúng  như  Đại  sư  Thiện 

Đạo đã nói ở trong chú giải của Quán kinh:  “Tất cả 

 thành thục tổng tại ngộ duyên”. 

Duyên quá quan trọng. Duyên dùng lời hiện đại 

mà  nói  chính  là  điều  kiện.  Hiện  tại  ở  nơi  đây,  điều 

kiện  để  niệm  Phật  đầy  đủ,  điều  kiện  quá  thù  thắng. 

Có rất nhiều Bồ Tát, có rất nhiều người tu hành mong 

cầu ở trong mơ mà không cầu được. Tôi nghĩ thôn Di 

Đà  đã  nghĩ  mười  sáu  năm  rồi,  chính mình  luôn  cho 

rằng  đó  là  vọng  tưởng  cả  đời  không  thể  nào  thực 

hiện, không thể nghĩ rằng lại có thể thực hiện được ở 

nơi đây. Thật hy hữu. Tôi cảm thấy rất là kinh ngạc. 

Vì sao có thể thành tựu được ở nơi đây, hơn nữa cái 

thành tựu này viên mãn đến như vậy. Các vị thử nghĩ 

192 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



xem,  nếu  như  không  phải  được  tất  cả  chư  Phật  oai 

thần gia trì, quyết định không thể nào. Thành thật mà 

nói,  Bồ  tát  gia  trì  thì  không  thể  làm  được,  nhất  định 

oai  thần  chư  Phật  Như  Lai  gia  trì  thì  mới  làm  được. 

Chúng sanh khu vực nơi đây, ngay trong một đời này 

duyên làm Phật đã chín mùi, cho nên mới có cảm ứng 

thù thắng đến như vậy. Các vị đồng tu phước báu hy 

hữu,  vô  lượng  kiếp  đến  nay  vào  ngay  lúc  này  hoa 

khai kết quả. Đó là thành thục.  “Thành thục Bồ tát, vô 

 biên thiện căn”  đó là nói tương ưng. Đã là tương ưng 

liền cảm động chư Phật hộ niệm. 

Thứ sáu: “Vô lượng chư Phật hàm cộng hộ niệm” 

[Vô lượng chư Phật đều cùng hộ niệm] 

Câu  nói  này  chúng  ta  hôm  nay  ở  nơi  đây,  vào 

lúc này cảm xúc sâu sắc đặc biệt, gần như là chúng ta 

chính mắt mình nhìn thấy được, chính tai mình nghe 

được, đích thân mình tiếp xúc được chân thật là chư 

Phật hộ niệm, Long Thiên, Thiện Thần ủng hộ. 

Thế  nhân  cầu  Phật,  Bồ  Tát  bảo  hộ  quá  nhiều, 

quá đông. Họ dùng phương pháp gì để cầu? Dùng hối 

lộ, đến trong miếu bái bái lạy lạy, cầu khẩn với Phật, 

Bồ  Tát,  nói  điều  kiện:  “Tôi  cúng  dường  Ngài  bao 

nhiêu, Ngài bảo hộ tôi phát tài, sau đó tôi trở lại hoàn 

nguyện  tôi  sẽ  cúng  dường  Ngài  bao  nhiêu”.  Nói  giá 

cả, nói điều kiện với Phật, Bồ Tát. Làm gì có loại đạo 

193 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



lý này, nên không có được cảm ứng. Để được Phật, 

Bồ Tát hộ niệm, xin nói với các vị, không cần có điều 

kiện,  chỉ  cần  xem  bạn  có  thật  chịu  làm  hay  không? 

Làm  như  thế  nào  vậy?  “Y  giáo  phụng  hành”.   Phật 

dạy  bảo  bạn,  bạn  chân  thật  phát  tâm,  thật  chịu  làm 

theo, không màng đến tất cả hậu quả. Bạn biện giảng 

chư Phật hộ niệm. 

Nếu  như  bạn  chịu  đi  làm,  phát  tâm  mà  làm, 

nhưng  còn  có  lo  lắng,  còn  có  rất  nhiều  nghi  hoặc, 

mua cái lầu to như vậy, nhiều tiền đến như vậy, tiền 

từ nơi đâu mà có, nếu lỡ tín đồ cúng dường không đủ 

thì phải làm sao? Vậy thì Phật, Bồ Tát sẽ không quản 

việc  của  bạn  nữa.  Vì  sao  vậy,  bạn  không  phải  thật 

lòng,  bạn  ở  ngay  trong  đó,  còn  xen  tạp  vọng  tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước.  Vậy  làm  sao  có  thể  có  cảm 

ứng?  Cảm  ứng  duy  nhất,  chân  thành  mới  có  được 

cảm ứng. Tâm chân thành, đến lúc đó nếu thật không 

có người quyên tiền, Phật Bồ Tát sẽ cho người mang 

tiền  đến,  không  thể  nghĩ  bàn,  đó  là  thật,  quyết  định 

không  phải  là  giả.  Loại  thí  dụ  cảm  ứng  này  từ  xưa 

đến  nay  chúng  ta  xem  thấy  trong  truyện  ký  ở  trong 

 “Cảm  ứng  lục”   đã  thấy  được  quá  nhiều,  chỉ  có  chí 

thành mới có thể cảm thông, chân thành đến tột đỉnh 

thì có thể cảm thông. Nếu không phải chân thành đến 

tột đỉnh, hơi có một chút nghi hoặc xen tạp, hoặc xen 

tạp một chút riêng tư thì liền đem hết thảy Pháp phá 

hoại hết. 

194 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Người trụ trì lãnh đạo không có lòng riêng tư, 

chỉ có chân thành, tôi tin chắc tương lai người ở trong 

Niệm  Phật  Đường  của  chúng  ta,  đồng  tu  ở  trong 

giảng  đường  nghe  Kinh  chúng  ta  đều  là  vị  có  chân 

thành,  mọi  người  cùng  một  mảng  chân  thành,  sức 

cảm  ứng  đó  sẽ  rất  to  lớn.  Đạo  tràng  thù  thắng  trang 

nghiêm có thể xây dựng ở khu vực này không phải là 

việc ngẫu nhiên. Cái đoạn này chúng ta giới thiệu đến 

chỗ này, chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn phía sau. 

CHÁNH  KINH: “Chư Phật sát trung, giai năng thị 

hiện. Thí thiện huyễn sư, hiện chúng dị tướng. Ư 

bỉ tướng trung, thực vô khả đắc. Thử chư Bồ Tát, 

diệc phục như thị.” 

 [Dịch nghĩa: Trong các cõi Phật đều có thể thị hiện 

 ví như huyễn sư giỏi hiện các tướng lạ. Trong các 

 tướng ấy, thật không có gì để được. Các vị Bồ Tát 

 này cũng lại như thế.] 

Từ  đoạn này  về  sau  là  trí  đức  của  Bồ  Tát  Văn 

Thù.  Phía  trước  đã  nói  là  hạnh  đức  của  Bồ  Tát  Phổ 

Hiền. Ở trên Kinh này cùng nghĩa thú của Kinh Hoa 

Nghiêm như nhau. Trên Kinh Hoa Nghiêm, Phổ Hiền 

là trưởng tử, Văn Thù là thứ nam (đó là một tỉ dụ) nói 

rõ  cùng  một  sự  việc  ở  ngay  trong  Giải  -  Hành  hai 

môn,  thì  xem  trọng  là  ở  Hành  môn,  nên  đem  Hành 

môn  xếp  ở  thứ  nhất,  Giải  môn  xếp  ở  hạng  kế.  Kinh 

này  cũng  là  cách  thức  như  vậy.  Phía  trước  là  Hành 

195 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



môn của Phổ Hiền, cái đoạn này đã giảng xong. 

Tiếp  theo  là  Trí  môn  của  Văn  Thù.  Giải  môn, 

Hành  môn,  Hành  cùng  Giải  phải  tương  ưng  mới  có 

thể đem cảnh giới hướng lên trên cao. Nếu như Hành 

cùng Giải không tương ưng, thì Hành chỉ có được là 

phước báo. Hành môn thì được phước báo, không thể 

nâng  cao  cảnh  giới,  vậy  rất  đáng  tiếc,  cho  nên  nói 

xong Hành môn nhất định phải nói đến Giải môn. 

Thứ nhất: “Chư Phật sát trung, giai năng thị hiện” 

[Trong các cõi Phật đều có thể thị hiện] 

Câu này có thể cho biết những vị Pháp thân Bồ 

Tát này, không gian sinh hoạt của họ quá rộng lớn. 

 Một là “Chư Phật sát trung”  [Trong các cõi Phật]. 

Là nói tận hư không khắp pháp giới, không chỉ 

nói  hiện  tại  mà  còn  bao  gồm  cả  quá  khứ,  vị  lai. 

Chúng ta thường nói mười phương ba đời, vô lượng 

vô biên cõi nước chư Phật, họ đều có thể thị hiện ở 

trong đó. 

 Hai là “Giai năng thị hiện” [Đều có thể thị hiện].   

Họ đều có thể thị hiện ở trong đó. Cách thị hiện 

thế  nào  vậy,  giống  như  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  trong 

Phổ môn phẩm đã nói:  

196 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Đáng dùng thân Phật để độ thoát thì liền hiện 

 thân  Phật,  đáng  dùng  thân  Bồ  Tát  để  độ  thoát  thì 

 Ngài liền hiện thân Bồ Tát, đáng dùng thân Tỳ kheo 

 để  độ  thoát  thì  Ngài  liền  hiện  thân  Tỳ  kheo,  đáng 

 dùng thân gì để độ thoát thì Ngài liền hiện ra thân đó 

 để độ”.   

“Ứng” không phải là phải nên, hoặc không phải 

là  nên  vậy,  “ứng”  là  cảm  ứng.  Bồ  Tát  quyết  định 

không hề có ý định hiện thân, nếu có ý hiện thân thì 

là  phàm  phu,  Bồ  Tát  không  có  ý  nghĩ  đó,  Bồ  Tát 

không  có  ý  niệm.  Bồ  Tát  hiện  thân  là  ứng  cảm  của 

chúng sanh, chúng sanh có cảm, Phật, Bồ Tát lập tức 

liền có ứng. Chỗ này cũng giống như trên Kinh Lăng 

Nghiêm đã nói, tùy chúng sanh tâm mà cảm.  “Ứng sở 

 tri lượng”  24,   “ứng” của Bồ Tát phù hợp tương thích 

với  “cảm”  của  chúng  sanh.  Cho  nên  bạn  muốn  thân 

Phật  đến  độ  bạn,  họ  liền  hiện  thân  Phật,  bạn  muốn 

thân Bồ Tát đến độ bạn, họ liền hiện thân Bồ Tát. 

Chỗ  này  lại  nói  rõ,  tất  cả  Pháp  từ  tâm  tưởng 

sanh,  vậy  thì  có  gì  sai  đâu.  Cho  nên  chúng  ta  tưởng 

Phật,  Phật  liền  xuất  hiện.  Ở  ngay  trong  mười  Pháp 

giới chúng ta biết được Phật thù thắng nhất, Phật viên 

mãn nhất, vậy vì sao không ngày ngày tưởng Phật. 

Cho  nên  bên  dưới  lầu  bốn  chúng  ta  mở  rộng 

làm  Niệm  Phật  Đường,  tôi  liền  nghĩ  đến  tượng  Phật 

của Niệm Phật Đường nhất định phải cúng ngay giữa 

197 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Niệm  Phật  Đường,  bởi  vì  niệm  Phật  nhất  định  phải 

dùng nhiễu Phật làm chủ đạo, niệm Phật là lấy nhiễu 

Phật  làm  chính.  Chúng  ta  học  được  từ  đâu  vậy,  học 

được từ trên Kinh Hoa Nghiêm, Thiện Đại Đồng Tử 

ra  ngoài  tham  học,  vị  thiện  tri  thức  thứ  nhất  là  Đức 

Dân Tỳ kheo. Đức Dân Tỳ kheo tu pháp môn gì vậy? 

Tu  pháp  môn  Niệm  Phật,  ông  chọn  lấy  một  loại 

phương thức Niệm Phật “Bang chu tam muội”.  Bang 

chu tam muội chính là nhiễu Phật, cũng gọi là  Phật vị 

 tam muội. Ở trong Kinh, Phật nói một kỳ là ba tháng, 

chín  mươi  ngày,  nhiễu  Phật  chín  mươi  ngày,  nhiễu 

Phật ngày đêm không được nằm xuống. Tỳ kheo Đức 

Dân là niệm Phật như vậy. 

Hiện  tại  chúng  ta,  chúng  sanh  trong  thời  Mạt 

pháp,  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  thể  lực  không  đủ, 

không  làm  được,  nếu  nhiễu  Phật  mệt  rồi,  thì  nghỉ 

ngơi một lát, có thể ngồi xuống uống nước một lát, có 

thể được, lại nghiêm trọng, nghiệp chướng nặng, nằm 

trên giường nghỉ một lát, bất đắc dĩ, nghỉ ngơi khỏe 

rồi lập tức trở lại Niệm Phật Đường nhiễu Phật tiếp. 

Chúng  ta  lấy  nhiễu  Phật  làm  chủ,  cho  nên  Tượng 

Phật nhất định phải cúng ngay giữa. 

Tôi vừa nói như vậy, cư sỹ Lý ông lập tức liền 

đi làm, tốc độ của ông làm khiến cho tôi kinh ngạc, 

làm  cho người ngạc nhiên, chỉ ba ngày ông liền nói 

với  tôi  ông  đã  đặt  tượng  Phật  ở  Trung  Quốc  rồi,  gỗ 

tràm, hơn nữa ông khắc ra là bốn tôn tượng A Di Đà 

198 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật đứng bốn mặt ở trên một tòa sen, bạn nhiễu Phật 

nhiễu đến một mặt nào đều thấy được A Di Đà Phật, 

quá tốt, nhân đây tôi cũng không hề nghĩ đến, tương 

lai  ngay  giữa  tượng  Phật,  bốn  mặt  đều  có  thể  lạy 

Phật. Lạy Phật, Chỉ tịnh nghỉ ngơi là điều thân, Nhiễu 

Phật  là  quan  trọng  nhất.  Nhiễu  Phật  nhất  định  phải 

mở miệng Niệm Phật, phải niệm ra tiếng; Chỉ tịnh thì 

có thể niệm không ra tiếng; Lạy Phật thì không thể ra 


tiếng, lạy Phật mà niệm ra tiếng tổn thân thể, khi lạy 

Phật thì có thể niệm thầm, có thể quán tưởng, còn khi 

chỉ tịnh chính mình có thể niệm ra tiếng cũng có thể 

không  ra  tiếng,  nếu  như  không  niệm  Phật  thì  lắng 

nghe  tiếng  Niệm  Phật,  trong  lòng  không  có  vọng 

tưởng như vậy mới đúng Pháp. 

Tương lai sau khi chân thật vào quỹ đạo, Phật 

Đường  phân  làm  ba  khu,  vòng  tròn  gần  bên  trong 

tượng  Phật  là  khu  vực  lạy  Phật,  vòng  ngoài  là  khu 

nhiễu  Phật,  hai  bên  là  khu  vực  chỉ  tịnh.  Hai  bên  chỉ 

tịnh đối diện với tượng Phật, hiện tại hai bên đều treo 

hình  Phật,  đối  diện  với  tượng  Phật,  khi  chúng  ta 

nhiễu Phật, lạy Phật, bạn đều không xem thấy, không 

nhiễu  loạn  bạn.  Phân  làm  thành  ba  khu  ở  nơi  đây 

Niệm  Phật,  một  chút  áp  lực  cũng  không  có,  để  cho 

bạn rất thoải mái, rất ưa thích, rất hoan hỉ. Lạy Phật 

để bạn chính mình lạy, bốn mặt  đều có thể lạy, bạn 

thích ở bên nào thì ở ngay bên đó lạy,  bạn lạy được 

nhanh thì cứ lạy nhanh, bạn lạy được chậm thì cứ lạy 

199 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



chậm,  như  vậy  mới  tốt.  Mỗi  người  cứ  lạy  theo  cách 

của  mình,  chỉ  là  một  câu  Phật  hiệu  được  tròn  đầy, 

như  vậy  thì  tốt.  Nếu  lạy  Phật  cũng  phải  có  Pháp  sư 

đánh khánh dẫn chúng thì áp lực sẽ lớn, thân thể khỏe 

thì quá chậm, thân thể kém một chút thì lại quá nhanh 

thì  chịu  không  nổi,  bạn  làm  cho  người  ta  kêu  khổ, 

thân tâm đều không an ổn thì họ làm sao có thể làm 

đạo. Cho nên chúng ta chỉ khi nào đi nhiễu Phật thì 

có Pháp sư đánh khánh hướng dẫn đi, chỉ tịnh cùng 

lạy Phật thì không cần. Khi bạn chính mình cảm thấy 

thân  thể  quá  mệt  thì  bạn  đi  nghỉ  ngơi  một  lát,  nghỉ 

ngơi tốt rồi thì lập tức nhập chúng nhiễu Phật, Niệm 

Phật.  Có  vậy  cái  Niệm  Phật  Đường  này  mới  có  thể 

trường cửu, mọi người mới có thể sanh tâm hoan hỉ. 

Tôi tin tưởng khi niệm khoảng ba tháng thì các 

vị có thể không cần phải ngủ nghỉ, là thật, không phải 

giả, nhiều nhất là bạn một ngày ngủ hai ba giờ là đủ, 

tinh thần của bạn đầy đủ, thể lực tràn đầy, bạn được 

oai thần Tam Bảo gia trì, có thể thoát khỏi hôn trầm, 

ngủ nghỉ là hôn trầm. Bạn hôn trầm - trạo cử, hai loại 

tâm  bệnh  tập  khí  này  đều  có  thể  ở  trong  Niệm  Phật 

Đường  đem  nó  tẩy  được  sạch  trơn,  hồi  phục  thân 

thanh tịnh của bạn, hồi phục thân Kim Cang bất hoại 

của bạn, quá nhiều cái tốt không thể nói ra hết. 

Tốt  rồi,  hôm  nay  thời  gian  đã  hết.  A  Di  Đà 

Phật. 

200 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 039) 

Xem từ ngay đoạn này, trong tám tướng thành 

đạo  thì  tướng  thứ  bảy  là  “Chuyển  pháp  luân 

tướng”.   Đoạn  kinh  văn  này  tương  đối  dài,  bên  trên 

phân  làm  hai  đoạn lớn:  Trước  nói  “tổng  tướng”  của 

chuyển  pháp  luân,  sau  nói  “biệt  tướng”  của  chuyển 

pháp luân. 

Sao gọi là chuyển pháp luân? Chính là Thế Tôn 

xuất  hiện  ở  thế  gian  này,  để  làm  công  tác  giáo  học. 

Nếu  dùng  thuật  ngữ  hiện  đại  của  chúng  ta  mà  nói, 

chính là một công việc giáo dục xã hội. 

Trong “biệt tướng” phân nửa phía trước là nói 

“Hạnh Phổ Hiền”, phía sau là nói “Trí Văn Thù”. Các 

vị  từ nơi nội dung này  mà quan sát, chúng ta rất dễ 

liên  tưởng  đến  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  đích  thực  là 

không hề khác biệt với “Kinh Hoa Nghiêm”. 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”  từ  đầu  đến  cuối  cũng  là 

một cách thức này, chú trọng ở hành môn, chú trọng 

ở đức hạnh. “Hành” nhất định phải có trí tuệ để y cứ, 

cái hành này mới là Bồ Tát hạnh, mới là chánh hạnh. 

Nếu như trái ngược với trí tuệ, trong Phật pháp gọi là 

hạnh  phàm  phu,  cũng  có  trong  kinh  luận  gọi  là  tà 

hạnh, cái tà này là lấy chánh hạnh của Phật Bồ Tát để 

làm tiêu chuẩn mà nói. Không chỉ hạnh của phàm phu 

201 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



sáu cõi, không được gọi  là chánh hạnh mà  chúng ta 

đọc được ở trên “Kinh Lăng Nghiêm” Bồ Tát Quyền 

Giáo Nhị Thừa còn bị Thế Tôn quở trách. Cái ý này 

thì rất sâu, có thể thấy được quyển kinh này cùng với 

“Kinh Hoa Nghiêm” là đồng một trình độ, cùng đồng 

một tiêu chuẩn. Do đây có thể biết, chúng ta ở trong 

hành môn, nhất định phải có trí tuệ cao độ, mới thành 

tựu thù thắng được hành môn. 

Vừa  rồi  chúng  ta  đọc  đó  là  cái  đoạn  thứ  nhất, 

tiêu đề của đoạn thứ nhất “Thị tướng vô đắc” 

 “Thị tướng vô đắc”  là gì? 

“Thị” là hiển thị, hiển thị ở trong tất cả tướng 

bất khả đắc, đó là trí tuệ chân thật. 

Câu phía trước: “Chư Phật sát trung, giai năng thị 

hiện” [Trong các cõi Phật đều có thể thị hiện] 

Đây là ý nghĩa của tiêu đề lớn. Tương lai ở trên 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”  sẽ  tỉ  mỉ  nói  đến,  đại  khái  luôn 

phải hai ba lần, cũng chính là phải bốn giờ đồng hồ 

đến  sáu  giờ  đồng  hồ  mới  có  thể  đem  cái  ý  này  nói 

được đại khái, chính là chỗ này nói ba hạnh, chúng ta 

để lại trong “Hoa Nghiêm” nói kỹ hơn. 

 Một là “Chư Phật sát trung”  [Trong các cõi Phật]. 

Là  nói  tận  hư  không  khắp  pháp  giới,  cũng  là 

202 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bao gồm cả quá khứ, hiện tại, vị lai, chúng ta gọi là 

mười phương ba đời, vô lượng vô biên cõi nước, nói 

rõ đó là không gian sinh hoạt của chúng ta, đó là sự 

thật. 

Không  gian  sinh  hoạt  của  chúng  ta  rất  lớn, 

không phải ở trên cái địa cầu này. Sự  việc này nhất 

định  phải  là  người  giác  ngộ  mới  hiểu  được,  người 

giác  ngộ  mới  có  thể  có  được  thọ  dụng,  người  chưa 

giác  ngộ  vậy  thì  rất  phiền  phức,  phiền  phức  ở  đâu 

vậy? Ở chỗ họ chấp trước kiên cố. 

Thí dụ ở trên kinh Phật nói cho chúng ta nghe 

một  công  án,  gọi  là  công  án  cũng  chính  là  câu 

chuyện, đó đều là sự thật: Thế Tôn năm xưa ở đời, đã 

từng  ở  thành  Xá  Vệ  vườn  Cấp  Cô  Độc,  ở  qua  một 

thời gian tương đối dài. Trong kinh đại thừa có không 

ít kinh điển quan trọng đều là giảng ở vườn Cấp Cô 

Độc. Có một lần vườn Cấp Cô Độc tu sửa phòng ốc, 

khi  tu  sửa  phòng  ốc,  Phật  cùng  các  đệ  tử  ở  trong 

vườn xem thấy một ổ kiến, sau khi Phật xem thấy rồi 

mỉm  cười.  Các  đệ  tử  liền  hỏi  Thế  Tôn,  vì  sao  Ngài 

xem thấy đàn kiến này vì sao mà mỉm cười? Thế Tôn 

liền nói:  “Cái đàn kiến này đã trải qua bảy đời chư 

 Phật  xuất  thế,  nó  vẫn  không  rời  khỏi  được  thân 

 kiến” . Chúng ta không cần nói nhiều, chỉ cần nói theo 

cách  nói  thông  thường  thôi:  Một  vị  Phật  tu  hành 

thành Phật, phải trải qua ba A Tăng Kỳ kiếp, chúng ta 

nói không thể nói ít hơn, theo cách nói bảo thủ nhất, 

203 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



bảy vị Phật, ba lần bảy là 21 A Tăng Kỳ kiếp, nó vẫn 

làm thân kiến. Sự việc này quá khủng khiếp. Không 

phải kiến có tuổi thọ dài đến như vậy, mà là sau khi 

chết rồi lại đầu thai vẫn làm thân kiến, vẫn là ở trong 

cái ổ đó. Vì sao có cái tình trạng này vậy? Đó chính 

là  trên  kinh  Đại  thừa  thường  nói:   “Ngu  si  thật  đáng 

 sợ”.  Người ngu si chấp trước kiên  cố, đàn kiến  này 

chấp trước cái thân hình đó của nó chính là cái thân 

nó,  chấp  trước  cái  thân  hình  này,  chấp  trước  không 

gian đời sống của nó chỉ lớn như vậy, cho nên sau khi 

chết vẫn đầu thai làm kiến, vẫn là sống ở trong không 

gian  như  vậy.  Bạn  nói  xem  có  khủng  khiếp  không? 

Nó  không  biết  được  không  gian  đời  sống  của  mỗi 

một người là vô hạn. 

Hiện  tại  người  thế  gian  cũng  tương  đối  thông 

minh, lợi dụng khoa học kỹ thuật cao tạo thành công 

cụ phi hành, mở rộng không gian đời sống của chúng 

ta,  mở  rộng  đến  các  tinh  cầu  khác,  đó  là  một  mộng 

tưởng của nhân loại, cái mộng tưởng này sớm muộn 

gì cũng sẽ thực hiện. 

Nhiều năm đến nay, chúng ta đã từng xem thấy 

nhiều  báo  cáo  trên  các  báo  chương,  nghe  nói  có 

người  ngoài  hành  tinh  đã  từng  đến  địa  cầu  này  của 

chúng ta, có rất nhiều lần như vậy. Thế nhưng chúng 

ta  chưa  thấy  qua,  những  sự  việc  quan  niệm  với  đĩa 

bay  này,  đích  thực  tôi  đã  thấy  qua,  tôi  thấy  qua  đĩa 

bay, thế nhưng chưa thấy qua đĩa bay đáp xuống mà 

204 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chỉ thấy ở không trung, tôi thấy được và cũng có rất 

nhiều người cùng thấy. Bởi vì đến ngày hôm sau xem 

thấy trên báo chí, có đăng cái tin tức này, có thể biết 

được  người  thấy  được  rất  nhiều.  Vậy  thì  có  phải  là 

người ngoài hành tinh đến địa  cầu này của chúng ta 

để  dò  xét  hay  không?  Việc  này  thì  không  thể  biết 

được, nếu như họ có năng lực đến, đương nhiên công 

cụ phi hành của họ tốt hơn nhiều so với chúng ta, đó 

là thật. Cái đĩa bay này nó có thể dừng bất động trong 

không  trung,  việc  này  hiện  tại  phi  cơ  của  chúng  ta 

không  làm  được,  nhưng  đĩa  bay  nó  có  thể  dừng  lại. 

Khi tôi nhìn thấy, nó đại khái dừng bất động khoảng 

5  phút,  sau  đó  khi  di  động  thì  tốc  độ  rất  nhanh,  chỉ 

trong  mấy  giây  thì  không  còn  thấy.  Tốc  độ  này  rất 

cao,  tuyệt  đối  không  phải  là  trình  độ  khoa  học  kỹ 

thuật hiện tại này của chúng ta có thể đạt đến được. 

Thế nhưng khoa học của chúng ta đang không ngừng 

tiến  bộ,  chúng  ta  tin  tưởng  có  một  ngày  cũng  sẽ  có 

được cái năng lực này. Lợi dụng công cụ kỹ thuật cao 

để qua lại các tinh cầu khác, cái phương pháp này sẽ 

mở rộng không gian đời sống tương đối vụng về của 

chúng ta. 

Ở trong thái không, chính là mắt thịt của chúng 

ta có thể thấy được các tinh cầu, chúng ta không cần 

dùng kính viễn vọng, chính là các ngôi sao trong đêm 

tối, khi trời quang mây tạnh, chúng ta dùng mắt thịt 

quan sát, đại khái có thể thấy được hơn 6000 tinh cầu. 

205 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Nếu như dùng kính viễn vọng cao tần, thì những tinh 

cầu này không cách gì tính đếm được. Hơn nữa có rất 

nhiều cự ly tương đối xa, khoa học gia dùng năm ánh 

sáng để tính, chính là dùng tốc độ của ánh sáng làm 

một  năm.  Chúng  ta  biết  được  tốc  độ  của  ánh  sáng, 

trong  một  giây  cũng  đi  gần  30  vạn  cây  số  (299.792 

Km/giây), tốc độ cũng sắp gần 30 vạn cây số. Tốc độ 

như vậy nếu đi một năm, cái cự ly này gọi là một đơn 

vị thiên văn, đó là tốc độ ánh sáng đi một năm. Khoa 

học  gia  nói  với  chúng  ta,  cự  ly  của  hành  tinh  gần 

chúng ta nhất, nếu dùng tốc độ ánh sáng đại khái phải 

đi đến 4,5 năm mới có thể đến được. Trong khi chúng 

ta  tạo  công  cụ  phi  hành  tốc  độ  nhất  định  không  thể 

sánh được với tốc độ ánh sáng. Bạn xem loại lữ hành 

qua các tinh cầu này rất gian khó, tương đối khổ cực. 

Ngoài thái không người ngoài hành tinh khác đến thế 

gian này của chúng ta, đến địa cầu này của chúng ta 

thăm  viếng,  thì  cho  dù  công  cụ  giao  thông  của  họ 

không luận phát triển đến trình độ như thế nào, chúng 

ta khẳng định họ là cõi người, họ không phải cõi trời, 

họ  là  cõi  người  trong  sáu  cõi.  Có  thể  thấy  được  địa 

cầu  chúng  ta  có  người,  các  tinh  cầu  khác  cũng  có 

người, vì chỉ cõi người mới dùng phương pháp này. 

Nếu  như  cõi  trời  thì  không  cần  dùng  đến 

phương  tiện  này,  người  cõi  trời  lữ  hành  không  cần 

dùng  công  cụ  khoa  học,  bản  thân  họ  có  năng  lực, 

chúng ta gọi là “Thần túc thông”. Người trời có ngũ 

206 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thông. 

Cho nên nghĩ tới nghĩ lui, chúng ta vẫn là phải 

hồi phục lại bản năng của chính mình, đó mới là cao 

minh.  Hồi  phục  sáu  loại  thần  thông  không  thể  nghĩ 

bàn vốn sẵn có của chính chúng ta, đó là chính chúng 

ta  vốn  sẵn  có.  Nếu  như  chúng  ta  hồi  phục  lại  được 

rồi, du lịch đến thái không sẽ rất thuận tiện, chỉ cần 

một  khảy  móng  tay,  một  sát  na,  nơi  nào  có  xa  hơn 

cũng đến được. Không những du lịch tinh cầu không 

có chướng ngại, chân thật trong cõi nước chư Phật cự 

ly so với du lịch tinh cầu này của chúng ta không biết 

là  phải  gấp  bao  nhiêu  lần  cũng  không  có  chướng 

ngại. Cái đạo lý này các vị phải nên biết. 

Ngày nay tinh cầu mà chúng ta xem thấy được, 

vẫn là dừng lại ở trong không gian cấp độ ba chiều. 

Không gian bốn chiều, không gian năm, không gian 

sáu chiều, thậm chí không gian duy thứ cao hơn nữa, 

khoa  học  chúng  ta  không  đạt  đến  được.  Điều  này 

cũng  chính  là  nói  giới  hạn  của  không gian  chúng  ta 

không thể đột phá. 

Nếu  như  chúng  ta  đột  phá  được  giới  hạn  của 

thời không, thế giới này hoàn toàn là khác nhau. Khi 

cái giới hạn này bị đột phá, bạn có thể thấy được cõi 

trời, bạn có thể đạt đến trời dục giới, trời sắc giới, trời 

vô sắc giới, lại có thể siêu việt sáu cõi. Cái đại sáu cõi 

này chính là đại thiên thế giới, siêu việt đại thiên thế 

207 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



giới, các cõi nước chư Phật khác, bạn liền có thể tiếp 

xúc được. 

Cho nên các vị nghĩ xem, không gian tương đối 

phức  tạp,  quyết  không  đơn  thuần,  không  gian  chân 

thật là lớn vô hạn, lớn vô hạn so với ngay trong tưởng 

tượng  của  chúng  ta,  phải  lớn  hơn  rất  nhiều  lần,  còn 

trong  Phật  kinh  nói   “Không  thể  nghĩ  bàn”.   Đây  là 

nói  năng  lực  của  Bồ  Tát,  (các  vị  phải  nên  biết,  chỗ 

này  nói  là  Bồ  Tát  của  Thế  Giới  Cực  Lạc),  vậy  thì 

chúng ta có phần, chỉ cần chúng ta vãng sanh đến Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc, không luận phẩm vị của 

bạn  cao  thấp,  cho  dù  là  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  cõi 

Phàm Thánh Đồng Cư, bạn cũng có cái năng lực này. 

“Chư Phật sát trung, giai năng thị hiện”, chúng ta chỉ 

riêng đọc câu kinh văn này, liền có thể thể hội được 

Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Không  đi  đến  tây 

Phương Cực lạc không được, nếu không đi thì chẳng 

phải  là  một  đại  ngốc  hay  sao?  Chúng  ta  quyết  định 

phải đi. 

 Hai là “Giai năng thị hiện” [Đều có thể thị hiện]. 

Vậy thì “Thị hiện”  là cái gì? Tuyệt đối không 

thể nói  “Tôi muốn thị hiện thân tướng gì thì thị hiện 

 ra thân tướng đó”.   

Vì sao? Nếu bạn có muốn thì không được rồi, 

thì bạn không thể thị hiện. Vô số thị hiện không phải 

208 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là chính mình muốn, vì sao thị hiện được? Cảm ứng 

tương  thông  với  mười  phương  thế  giới  tất  cả  chúng 

sanh  mà  thị  hiện,  ứng  hiện  ra,  chúng  sanh  có  cảm, 

bạn liền có ứng. Không chỉ cảm ứng tương thông với 

chúng  sanh,  mà  như  phía  trước  tôi  đã  từng  nói  qua 

với các vị, cùng với chư Phật Bồ Tát cũng là cảm ứng 

tương  thông.  Phật  có  cảm,  cảm  của  Phật  là  gì  vậy? 

Duyên Phật dạy bảo chúng ta đã chín muồi, đó là cảm 

của  Phật,  chúng  ta  liền  đến  nơi  đó  của  Phật  để  bái 

Phật, để thỉnh pháp, để cầu giáo, đó cũng là ứng. 

Cho nên cảm ứng đạo giao là nghĩa rộng không 

phải  nghĩa  hẹp,  không  chỉ  là  đối  với  cùng  một  giai 

tầng, hoặc là đối với một giai tầng thấp hơn, đối với 

tầng  Phật  cao  nhất  cũng  là  như  vậy,  cũng  không  hề 

khác nhau. 

Cho  nên  cũng  giống  như  trong  “Phẩm  Phổ 

Môn” Bồ Tát Quan Thế Âm đã nói:  “Đáng dùng thân 

 gì để độ thì liền hiện ra thân đó, đáng dùng thân gì 

 để tu học, thì liền hiện ra thân đó”. 

Nam nữ già trẻ, các ngành các nghề, mỗi đoàn 

thể  giai  tầng  trong  xã  hội,  không  có  thứ  nào  không 

thể thị hiện. Không chỉ thị hiện chúng sanh hữu tình, 

mà cũng có thể thị hiện chúng sanh vô tình, thị hiện 

núi sông đất đai, cây cối hoa cỏ, các thứ đều có thể 

thị hiện. 

209 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Cho nên câu nói này cảnh giới của nó sâu rộng 

vô  hạn.  Đó  là  nói  sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phương 

Cực Lạc, chúng ta có được năng lực lớn như vậy. 

Thứ  hai:  “Thí  thiện  huyễn  sư” [Ví  như  huyễn  sư 

giỏi] 

Đoạn nhỏ thứ hai là thí dụ, thí dụ bạn ở trong 

cõi  nước  chư  Phật  thị  hiện  vô  biên  thân “Thí  thiện 

 huyễn sư” . 

 “Huyễn sư”  này chính là hiện tại chúng ta gọi 

là thầy ma thuật. Thầy ma thuật biến hoá ma thuật, họ 

có phương tiện khéo léo, tuy là chúng ta biết được họ 

biến hiện ra đều không phải là thật, thế nhưng khi bạn 

đang quan sát, rất giống như thật, gần như không có 

chút gì hư dối, bạn không thể thấy ra được. 

Thứ ba: “Hiện chúng dị tướng”   [Hiện các tướng lạ]  

  “Chúng”   là  nhiều  người,  “dị”   là  khác  nhau. 

Hai  câu nói  này chính là giải thích phía trước “Giai 

năng  thị  hiện”,  giải  thích  thị  hiện,  có  thể  tuỳ  chúng 

hiện thân. 

 “Thiện  huyễn”   là  có  thể  tuỳ  chúng  hiện  thân, 

chúng ta đem nó thực tiễn ngay trong cuộc sống hiện 

thực, Phật Bồ Tát có thể tuỳ loại hoá thân. 

Ngày  nay  chúng  ta  muốn  học  tập,  học  bằng 

210 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cách  nào  vậy?  Chúng  ta  có  thể  tuỳ  chúng  sanh  để 

hiện  thân.  Lời  nói  này  nói  thế  nào  vậy?  Mỗi  một 

người, chúng ta ở ngay trong một đời, hoặc giả nói ở 

ngay trong một  năm, ngay trong một ngày, tuỳ theo 

hoàn  cảnh  sinh  hoạt  khác  nhau  của  chúng  ta,  thân 

phận  của  chúng  ta  cũng  biến  hoá  trong  đó,  cũng  là 

hiện chúng dị tướng. 

Thí dụ: Bạn ở trong nhà, bạn ở trong gia đình, 

đối với cha mẹ, bạn hiện ra là thân phận con cái, đối 

với con cái của bạn hiện ra là thân phận cha mẹ, đối 

với em trai bạn hiện ra là thân phận của anh trai, đối 

với anh trai bạn thị hiện ra là thân phận của em trai. 

Trong gia  đình  bạn,  thân  phận  này  của  bạn  mỗi  giờ 

mỗi  phút  đều  không  như  nhau.  Rời  khỏi  gia  đình 

bước  vào  xã  hội,  nếu  như  bạn  ở  trong  một  công  ty, 

nếu bạn là ông chủ của công ty, khi bạn đến công ty, 

thì bạn là thân phận giám đốc, đổng sự trưởng, hoặc 

giả bạn là nhân viên trong một công ty, thì bạn thân 

phận  nhân  công.  Do  đây  có  thể  biết  thân  phận  của 

chúng ta mỗi giờ mỗi phút đối với những người khác 

nhau,  những  việc  khác  nhau,  những  vật  khác  nhau, 

cũng là mỗi giờ mỗi phút đang khởi biến hoá. 

Đây  nói  rõ  cái  đạo  lý  gì?  Nói  rõ  một  chân 

tướng sự thật, đó là “tướng” không có “định tướng”, 

tuỳ  theo  duyên  đang  thay  đổi,  đó  mới  gọi  là  chân 

211 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



tướng sự thật. 

Cho  nên   “Nhập  cảnh  tùy  tục,  thung  dung  tự 

 tại” , đó là trí tuệ, đó là người sáng suốt được thể hiện 

ở hai câu phía sau này, đó chính là trí tuệ “Ư bỉ tướng 

trung, thật vô khả đắc”. 

Thứ  tư:  “Ư  bỉ  tướng  trung,  thực  vô  khả  đắc” 

[Trong các tướng ấy, thật không có gì để được] 

Cái lý này rất sâu rất rộng, cái lý này phải nói 

đến bất sanh bất diệt, chúng ta để lại khi giảng “Kinh 

Hoa Nghiêm” sẽ nói. 

 “Tướng”   các  vị  phải  biết,  tướng  là  hư  vọng, 

tướng là pháp duyên sanh. Trong kinh đại thừa Phật 

đã nói  “Tuỳ duyên chúng sanh mà hiện tướng”.  Hiện 

cái  huyễn  tướng  này,  tướng  sanh  khởi,  hoặc  giả  nói 

tướng hiện hành, đều là có nhân duyên rất phức tạp, 

nói  theo  người  hiện  tại  nói  gọi  là  “điều  kiện”,  điều 

kiện rất phức tạp. Cái tướng hiện ra quyết định không 

có tự tánh, cho nên gọi là “Duyên khởi tánh không”. 

Không có tự tánh, không có thật thể, không có tự thể, 

không  có  một  tự  thể  chân  thật.  Cho  nên  trên  “Kinh 

Bát Nhã” nói với chúng ta:  “Không sở hữu, bất khả 

 đắc”25, còn chỗ này nói  “Thật vô khả đắc” , thực tế ra 

mà nói vô khả đắc, đó là thật. 

212 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên ở trong tất cả cảnh giới, cái tướng thứ 

nhất  là thân tướng của  chính chúng ta, chúng ta gọi 

nó là “Chánh báo”. Còn bao gồm tất cả sắc tướng bên 

ngoài thân chúng ta, là hoàn cảnh sinh hoạt của chúng 

ta, chúng ta gọi nó là “Y báo”. 

 Vì sao nói “Tướng là hư vọng, tánh là không tịch” ? 

Cái lý này rất sâu, bởi vì trong cái sự thật này 

không có năng, sở. Nếu như có  năng, có sở, vậy thì 

cái tướng này không phải là hư vọng, cảnh giới cũng 

sẽ thật có. Không có năng sở, tuy là nói có năng hiện, 

sở  hiện,  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói  rất  hay   “Duy 

 tâm  sở  hiện” ,  tâm  là  năng  hiện,  tướng  là  sở  hiện. 

Trên kinh này Phật cũng nói năng, sở. Thế nhưng nói 

đến  sau  cùng  năng,  sở  là  một  không  phải  hai,  năng 

hiện tức là sở hiện, sở hiện tức là năng hiện. 

Việc  này  thật  không  dễ  hiểu.  Cho  nên  Phật  ở 

trên  kinh  luận  thường  nói:   “Toàn  vọng  tức  chân”.  

“Vọng” là cái gì? Vọng là tướng, toàn thể vọng tướng 

chính là chân tướng;  “Toàn vọng tức chân” , toàn thể 

chân  tánh  chính  là  vọng  tánh.  Phật  nói  hai  câu  nói 

này,  tuy  là  giao  phó  rất  rõ  ràng,  rất  tường  tận,  thế 

nhưng người sơ học chúng ta nghe được, chân thật là 

vẫn  cứ  rơi  vào  trong  mù  mịt,  chưa  được  rõ  ràng  là 

một sự việc. 

Cho nên Phật thường lấy giấc mộng làm thí dụ, 

213 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



chỗ này nói dùng “Huyễn sư” để thí dụ cũng rất tốt, 

nhưng dùng cảnh mộng để thí dụ, so với đây càng dễ 

hiểu.  Khi  chúng  ta  đang  nằm  mộng,  trong  mộng  có 

cảnh giới. Nếu như vào lúc này muốn hỏi bạn: “Tâm 

của  bạn  ở  chỗ  nào  vậy,  tâm  của  bạn  giống  như  cái 

gì?” 

Cả thảy cảnh mộng chính là hiện tướng của tâm 

biến  hiện  ra,  tâm  không  có  tướng  thế  nhưng  có  thể 

hiện  tướng.  Cho  nên  vào  lúc  đó,  bạn  liền  biết  được 

tâm của bạn là như thế nào, bạn liền thấy được, bạn 

liền  thấu  suốt,  năng  biến  là  tâm,  sở  biến  là  vọng 

tướng,  “Toàn chân tức vọng, toàn vọng tức chân” , cả 

thảy cảnh mộng chính là tâm của bạn. Chúng ta đều 

có  kinh  nghiệm  nằm  mộng,  từ  trong  mộng  vừa  tỉnh 

dậy, nghĩ lại lời nói này của Phật tràn đầy đạo lý, có 

bao nhiêu người có thể thể hội được cái điểm ý nghĩa 

này. 

Lấy  đây  làm  một  thí  dụ  quay  đầu  nhìn  lại,  lại 

nhìn vào nhân sanh hiện thực của chúng ta, nhân sanh 

hiện thực cùng cảnh mộng không hề khác nhau. 

Trên Kinh Kim Cang Bát Nhã nói rất hay:  

“Nhất  thiết hữu  vi pháp, như mộng huyễn bào 

 ảnh, như lộ diệc như điện, ưng tác như thị quán”26.   

Tất cả pháp hữu vi là chỉ cảnh giới lớn đến như 

214 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vậy, trong mười pháp giới đều là pháp hữu vi, không 

chỉ sáu cõi, mà cả tứ thánh là Thanh văn, Duyên giác, 

Bồ  Tát,  Phật  (Phật  của  Thông  giáo,  Phật  của  Biệt 

giáo) đều là thuộc về pháp hữu vi. Trong pháp hữu vi 

cũng  chính  là  nói  mười  pháp  giới  Y  Chánh  Trang 

Nghiêm toàn là mộng huyễn bào ảnh. 

Vậy vì sao người phàm phu đem cái cảnh mộng 

này xem thành như thật? 

Phật nói với chúng ta, đó là bởi vì tất cả chúng 

sanh   “Biến  kế  sở  chấp”27  tạo  thành.  Cái  “Tướng 

phần” này là y theo nó mà khởi lên, tướng phần của 

“Y tha khởi”, chân thật là mộng huyễn bào ảnh, như 

lộ  như  điện,  một  chút  không  sai.  Bạn  đem  nó  xem 

thành  chân  thật,  bạn  ở  trong  đó  khởi  lên  vô  số  cảm 

thọ,  đều  là  thuộc  về   “Biến  kế  sở  chấp” .  Tâm  bệnh 

xảy ra ngay chỗ này, đó là mê, người ngộ rồi thì như 

thế nào? Người ngộ rồi biến kế sở chấp của họ không 

còn,  xả  biến  kế  sở  chấp,  họ  liền  thấy  được  “Viên 

thành thật”, liền thấy được chân tướng của mười pháp 

giới  Y  Chánh  Trang  Nghiêm.  Chân  tướng  gọi  là 

“Viên thành thật”. Hay nói  cách khác  rời khỏi  vọng 

bạn  liền  thấy  được  chân  thật,  bạn  muốn  chấp  trước 

vọng,  chân  thật  đích  thực  ở  ngay  trước  mắt,  bạn 

không phát hiện được. Phật Bồ Tát nói với bạn, bạn 

cũng không thể tin tưởng. 

Cho nên không luận là cảnh giới phàm phu, hay 

215 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



là  cảnh  giới  của  chư  Phật  Như  Lai  thị  hiện,  tóm  lại 

mà nói đều là bất khả đắc, đều là vô sở hữu cho nên 

nói  “Ư bỉ tướng trung, thật vô khả đắc” , đó là sự thật 

ngàn  vạn  lần  chính  xác.  Ở  ngay  trong  những  hư 

huyễn  này,  bạn  có  thể  thọ  dụng,  không  phải  không 

thể thọ dụng, thế nhưng bạn quyết định không thể nào 

có thể có được, nếu bạn muốn có được nó thì  đó là 

việc  không  thể  có  được.  Khi  bạn  dùng  nó,  bạn  sẽ 

dùng được rất tự tại, nhưng quyết định bất khả đắc. 

Trên “Kinh Bát Nhã” nói rất hay   “Ba tâm bất 

 khả  đắc” ,  nói  rõ  cái  gì?  Bạn  năng  đắc  bất  khả  đắc, 

bạn  sở  đắc  là  cảnh  giới  bên  ngoài  (cảnh  giới  bên 

ngoài  là  tất  cả  người  sự  vật,  cảnh  giới  bên  ngoài  là 

“Nhân  duyên  sanh  pháp,  duyên  khởi  tánh  không”) 

đương nhiên cũng là bất khả đắc. Đó là Phật thường 

nói:   “Nhất  thiết  chư  pháp,  nhân  duyên  sở  sanh,  vô 

 hữu  tự  tánh,  đương  thể  tức  không,  liễu  bất  khả 

 đắc”  28,  cho  nên  năng  đắc,  sở  đắc  đều  bất  khả  đắc. 

Nếu như  các vị  chân thật  có  thể hiểu được cái  chân 

tướng này, tâm của bạn liền định, vọng niệm của bạn 

không còn. Nếu bạn vẫn còn có vọng tưởng, vẫn còn 

có vọng niệm, thì bạn không hề biết gì đối với chân 

tướng sự thật. Tuy là ngày ngày đọc kinh nghe giảng, 

không hề nghe hiểu, không hề tường tận, cho dù kinh 

này  đã  đọc  hết  mấy  ngàn  biến,  đọc  được  mấy  vạn 

biến, vẫn là khởi vọng tưởng, ở trong cảnh giới vẫn là 

có được mất, vẫn là có thị phi, vẫn là có nhân ngã, đó 

216 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính  là  bạn  đọc  có  được  nhiều  hơn,  bạn  có  nghiên 

cứu được sâu hơn, bạn cũng nói được rõ ràng đạo lý, 

thế nhưng bạn chưa vào được cái cảnh giới này, hay 

nói cách khác “Chánh thọ” của chư Phật Bồ Tát, bạn 

không cách nào có được. 

“Chánh thọ” là thọ dụng chân thật, cũng chính là 

chúng ta nêu ra để làm tiêu đề “tự tại tuỳ duyên”, tự 

tại  tuỳ  duyên  là  thọ  dụng  chân  thật,  tự  tại  chân  thật, 

tuỳ duyên chân thật, một niệm không sanh. Sau cùng 

đó  là  một  tổng  kết  “Thử  chư  Bồ  Tát,  diệc  phục  như 

thị”. 

Thứ  năm:  “Thử  chư  Bồ  Tát,  diệc  phục  như  thị” 

[Các vị Bồ Tát này cũng lại như thế] 

“Thử  chư  Bồ  Tát”  là  những  vị  Bồ  Tát  dự  hội 

này, tức là dự hội chúng ta xem thấy ở trên kinh. Đại 

chúng  tham  dự  pháp  hội  này  là  hơn  hai  vạn  người, 

trong đó chúng xuất gia Tỳ Kheo là một vạn hai ngàn 

người,  chúng  Tỳ  Kheo  ni  năm  trăm  người,  chúng 

nam cư sĩ tại gia có bảy ngàn người, chúng nữ tại gia 

có năm trăm người. Đó là những chúng mà chúng ta 

có thể nhìn thấy được theo như trên kinh ghi chép có 

hai  vạn  người.  Còn  những  vị  mà  mắt  thịt  chúng  ta 

không nhìn thấy được thì nhiều vô kể, trong đạo tràng 

này  có  thiên  thần, có  quỷ  thần,  còn  có  rất nhiều  Bồ 

Tát  ở  thế  giới  phương  khác,  không  hề  thị  hiện  sắc 

tướng,  chúng  ta  nhìn  không  thấy,  thỉnh  thoảng  có 

217 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



mấy vị đại biểu thì họ thị hiện có sắc thân, đó là mấy 

vị đại biểu cho Bồ Tát các thế giới phương khác, còn 

các vị không hiện sắc thân thì không biết là nhiều đến 

bao nhiêu. 

Ý nghĩa chân thật câu “Thử chư Bồ Tát” này là 

bao gồm mỗi một vị đồng tu chúng ta ở trong đó, nếu 

bạn  là  chúng  xuất  gia,  chính  là  ở  chỗ  này  nói  Tỳ 

Kheo, Tỳ Kheo Ni, bạn là chúng tại gia, chính là chỗ 

này gọi là Thanh Tín Sĩ. Do đây có thể biết quan hệ 

của kinh này rất mật thiết với chúng ta đến như vậy. 

Chúng  ta  ở  ngay  trong  một  đời  này,  gặp  được  pháp 

môn này thật hoan hỉ. 

Lại xem tiếp đoạn kinh văn phía sau, kinh văn 

tuy  là  không  dài,  càng  nói  càng  sâu,  càng  nói  càng 

diệu 

CHÁNH  KINH:  “Thông  chư  pháp  tánh,  đạt  chúng 

sanh tướng” 

 [Dịch nghĩa:  Thông các pháp tánh, đạt chúng sanh 

 tướng] 

Thứ nhất: “Thông chư pháp tánh” [Thông các Pháp 

tánh] 

  “Thông”   là  hoàn  toàn  không  có  chướng  ngại, 

hợp  lại  với  chữ   “đạt”   phía  sau  chính  là  thông  suốt 

218 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



triệt để, kinh văn này là liên kết lại. 

Nếu  như  bạn  không  biết  mười  pháp  giới  Y 

Chánh  Trang  Nghiêm  thật  “Vô  khả  đắc”,  thì  bạn 

không thể đoạn vọng tưởng, thì bạn không thể thành 

nhất  tâm,  vì  chúng  ta  niệm  Phật  mục  đích  phải  đạt 

đến nhất tâm bất loạn. Vì sao nói bạn không hiểu rõ 

chân  tướng  sự  thật,  thì  bạn  không  thể  đạt  đến  được 

nhất  tâm  bất  loạn?  Vì  bạn  không  hiểu  thì  không 

buông  bỏ  được.  Chỉ  có  người  hiểu  được  tường  tận 

hiểu được thông suốt chân tướng sự thật, họ mới thật 

buông bỏ. 

Ở trong tất cả cảnh giới, đích thực là như trên 

Kinh  Kim  Cang  đã  nói:   “Bất  thủ  ư  tướng,  như  như 

 bất động”.  Không còn dính mắc tướng bên ngoài. Vì 

sao  vậy?  “Thật  vô  khả  đắc”.  Không  còn  chấp  trước 

đối với tất cả tướng cảnh giới, có thể phân biệt, quyết 

định  không  có  chấp  trước,  không  có  chấp  trước  thì 

liền  buông  bỏ.  Buông  bỏ  cái  gì?  Buông  bỏ  chấp 

trước.  Sau  khi  buông  bỏ  chấp  trước  bạn  liền  được 

định, liền vào các tam muội, bạn được “Chánh thọ”. 

Vào định thì bạn khai trí tuệ, cho nên hai câu này là 

huệ khai. 

Bạn  xem: “Thông  chư  pháp  tánh”.  Câu  này  ý 

nghĩa thế nào? Trong Thiền tông nói “Minh tâm kiến 

tánh”,  câu  nói  này  là  kiến  tánh,  chính  là  trong  Phật 

pháp  đại  thừa  nói  được  “Căn  bản  trí”,  đạt  được  căn 

219 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



bản trí. 

Thứ hai: “Đạt chúng sanh tướng” [Đạt chúng sanh 

tướng] 

 Chúng sanh tướng là gì? 

Là hiện tượng. Chúng sanh ở chỗ này là nghĩa 

rộng, bao gồm tất cả hiện tượng đều là chúng duyên 

hòa  hợp  mà  sanh  khởi.  Chúng  sanh  ở  chỗ  này  vạn 

nhất không nên xem thấy đó là người, là những động 

vật,  là  chúng  sanh  hữu  tình  chín  pháp  giới  thì  bạn 

hoàn toàn sai lầm, chúng sanh chỗ này là hiện tượng 

do các duyên hợp lại mà sanh khởi ra. Cái hiện tượng 

này  không  chỉ  là  mười  pháp  giới  Y  Chánh  Trang 

Nghiêm mà trong pháp giới nhất chân cũng bao gồm 

ở  trong  đó,  thế  giới  Tây  Cực  Lạc  mà  trong  quyển 

kinh này đã nói, thế giới Hoa Tạng của Tỳ Lô Giá Na 

Phật mà “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói đều gọi là chúng 

sanh tướng. 

Chính là nói những hiện tượng này do đâu mà 

sanh khởi? Ngõ ngách, ngọn nguồn, nhân quả, lý sự, 

nếu bạn rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo thì cái 

trí này gọi là “Hậu đắc trí”. 

 Hậu đắc trí là gì? 

220 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Không  gì  không  biết.  Phía  trước  nói  “Thông 

chư pháp tánh” là “Bát Nhã Vô Tri”. 

Câu  phía  sau  này  “Đạt  chúng  sanh  tướng”  là 

“Vô sở bất tri”, đó là thành tựu trí tuệ viên mãn. Thực 

tế mà nói trí tuệ viên mãn là tự tánh vốn đầy đủ, trí 

tuệ của tự tánh đầy đủ hoàn toàn, thoát khỏi chướng 

ngại, tất cả hiện tại liền gọi là thành tựu trí tuệ viên 

mãn.  Không  phải  là  rời  khỏi  tự  tánh,  riêng  có  mà 

thành tựu, vậy thì bạn sai rồi, tự tánh vốn đủ. 

Cổ đức vì chúng ta nói: Phật Đà có ba ý nghĩa, 

giải thích cái chữ Phật này, “Phật” đem nó nói thành 

ba loại trí, ba loại giác (ý của Phật là trí giác): Trí là 

thể,  giác  là  tác  dụng.  Ba  loại  trí  này  chính  là  “Nhất 

thiết trí, Đạo chủng trí, Nhất thiết chủng trí”. 

 “Nhất thiết trí” là nói gì vậy? 

“Nhất  thiết  trí”  chính  là  “Thông  chư  pháp 

tánh”, chính là “Căn bản trí”, biết được vạn pháp giai 

không, biết được tất cả pháp vô sở hữu bất khả đắc, 

đó là thuộc về nhất thiết trí hay cũng còn gọi là “Căn 

bản trí”. 

 Đạo chủng trí là gì? 

“Đạo chủng trí” nói như thế nào vậy? “Chủng” 

là trùng trùng, chính là cái ý rất nhiều chúng, “Đạo” 

221 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



là đạo lý. 

Những  hiện  tượng  chúng  nhiều  này,  đạo  lý  gì 

sanh khởi ra? Thông đạt loại trí tuệ này, thì gọi là đạo 

chủng trí. Cái “chủng” này là bao gồm pháp giới nhất 

chân,  mười  pháp  giới,  bao  gồm  tận  hư  không  khắp 

pháp  giới,  tất  cả  cõi  nước  chư  Phật  Y  Chánh  Trang 

Nghiêm. Chính là “Đạt  chúng sanh tướng” mà ngay 

chỗ này nói, đây là thuộc về “Đạo chủng trí”. 

“Nhất  thiết  chủng  trí”  cái  ý  này  chính  là  nói 

“Nhất  thiết  trí”  cùng  “Đạo  chủng  trí”  là  một  không 

phải  là  hai.  Nếu  bạn  đem  nó  phân  làm  hai  sự  việc, 

vậy  thì  sai  rồi,  nó  là  một  sự  việc,  như  vậy  bạn  mới 

vào được pháp môn không hai, vào pháp môn không 

hai chính là chứng pháp giới nhất chân. 

Do đây có thể biết ngay trong Phật pháp quyết 

không  cho phép  chúng  ta  rơi vào  một  bên  nào;  Căn 

bản  trí,  Hậu  đắc  trí  là  hai  bên;  Nhất  thiết  trí,  Đạo 

chủng trí cũng là hai bên, không cho phép bạn rơi vào 

một bên nào, biết được nó là một chỉnh thể viên mãn. 

Đó chính là pháp môn không hai, đây thực tế là trí tuệ 

chân thật. 

Cho nên họ trí tuệ khai mở, sau khi trí tuệ khai 

liền  được  đại  thọ  dụng,  thọ  dụng  gì  vậy?  Chúng  ta 

xem hai câu phía sau. 

222 





Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



CHÁNH  KINH:  “Cúng  dường  chư  Phật,  khai  đạo 

quần sanh” 

 [Dịch  nghĩa:  Cúng  dường  chư  Phật,  chỉ  dạy  quần 

 sanh] 

Họ khởi tác dụng,  “Thượng cúng chư Phật, hạ 

 hoá chúng sanh”  29. Do đây có thể biết nếu như chính 

mình không có Giới - Định - Huệ tam học chân thật, 

thì bạn không thể cúng Phật, bạn cũng không thể lợi 

sanh.  Cho  nên  bốn  chúng  đồng  tu  chúng  ta,  không 

luận  tại  gia,  xuất  gia,  nhất  định  phải  chân  tu  Giới  - 

Định  -  Huệ  tam  học.  Giới-Định-Huệ  vừa  triển  khai, 

chính  là  từng  việc  nhỏ  nhất  ngay  trong  cuộc  sống 

thường ngày của chúng ta. 


****** 

 

 

 

 

 

223 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



 

(VCD 040) 

Chúng ta nêu ra  một thí  dụ, thí  dụ chúng ta ở 

trong nhà giặt quần áo, nấu cơm, đó là việc mà mỗi 

một người phụ nữ chủ gia đình ngày ngày phải làm. 

Bạn  có  biết  không?  Giặt  quần  áo  là  tu  Giới  - 

Định  - Huệ, nấu cơm cũng là tu Giới  - Định  - Huệ. 

Nếu như bạn thông đạt tường tận, bạn từ sớm đến tối 

khởi tâm động niệm, không hề rời khỏi Bồ Tát hạnh, 

bạn đang tu Bồ Tát đạo, nếu bạn không hiểu rõ không 

thông  đạt,  tâm  bạn  là  tâm  luân  hồi  tạo  nghiệp  luân 

hồi.  Cái  khác  biệt  này  quá  lớn,  loại  khác  biệt  này, 

truy cứu căn nguyên của nó sai biệt ở ngay một niệm, 

đó  là  một  niệm  giác,  một  niệm  mê.  Một  niệm  giác 

chúng ta giặt quần áo có trình tự của giặt quần áo, có 

phương pháp giặt quần áo, y theo phương pháp thứ tự 

mà làm, đó chính là trì giới; Giặt quần áo phải có một 

khoảng thời gian, phải có mấy mươi phút, mấy mươi 

phút  phải  có  lòng nhẫn  nại  ở  đó  chờ,  đó  là  tu  định; 

Quần áo giặt được sạch sẽ, ủi được thẳng đẹp, đó là 

trí tuệ. 

Cho nên không luận việc lớn việc nhỏ, luôn là 

tương ưng với Tam vô lậu học; Tương ưng  với Tam 

vô lậu học thì tương ưng  với Lục độ, thì  tương ưng 

với Mười nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền, nếu như triển 

khai ra, liền viên mãn tương ưng với Bồ Tát Lục độ 

224 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vạn hạnh. Cho nên Bồ Tát  đạo tu ở nơi nào? Chính 

ngay trong cuộc sống thường ngày, mọi nơi mọi chỗ 

đều là viên mãn Bồ Tát hạnh, chúng ta dùng loại tâm 

tình này cúng dường chư Phật. 

Ngày  nay  chúng  ta  phải  thực  tiễn  ngay  bổn 

phận của mình, thực tiễn vào ngay hiện tiền. Làm thế 

nào  “cúng  dường  chư  Phật”?  Niệm  Phật  chính  là 

cúng dường chư Phật. Niệm Phật phải biết niệm, phải 

 “Phát  tâm  Bồ  đề,  một  lòng  chuyên  niệm” ,  tám  chữ 

này chính là cúng dường chư Phật. 

Thứ  nhất:  “Cúng  dường  chư  Phật” [Cúng  dường 

Chư Phật] 

Là  tự  độ.  Cho  nên  phát  nguyện  vãng  sanh  thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  không  chỉ  là  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật hoan hỉ tán thán, A Di Đà Phật hoan hỉ 

đến tiếp dẫn, thực tế mà nói mười phương ba đời tất 

cả chư  Phật  Như Lai, đều khác  miệng đồng âm đến 

khuyên bảo chúng ta, như  chúng ta  xem thấy  ở trên 

kinh A Di Đà. 

Chư Phật Như Lai vì sao phải tán thán? Vì chư 

Phật  Như  Lai  chỉ  có  một  nguyện,  chỉ  có  một  tâm 

 “Phổ độ chúng sanh, sớm ngày thành Phật” . Phật Bồ 

Tát  không hài  lòng xem thấy  chúng ta trễ  một  ngày 

thành Phật, luôn hy vọng xem thấy chúng ta rất mau 

thành Phật, đó là nguyện vọng của chư Phật Như Lai. 

225 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Niệm  Phật  vãng  sanh  Thế  Giới  Tây  Phương 

Cực Lạc, cái pháp môn này là pháp môn ngay đời này 

thành Phật, là pháp môn đệ nhất, tất cả chư Phật tiếp 

dẫn chúng sanh, không hề quanh co uyển chuyển, dạy 

cho  bạn  ngay  trong  một  đời  chứng  được  cứu  cánh 

viên  mãn.  Bạn  nói  xem  pháp  môn  này  thù  thắng 

dường nào. 

Thế  nhưng  dù  cho  pháp  môn  như  vậy,  nhưng 

nhất  định  là  phải  độ  chúng  sanh  có  căn  tánh  chín 

muồi.  Làm  sao  biết  chúng  sanh  nào  căn  tánh  chín 

muồi?  Họ  sau  khi  nghe  rồi,  họ  có  thể  tin  tưởng,  họ 

không  hoài  nghi,  họ  liền  có  thể  phát  nguyện,  họ 

không  thoái  chuyển,  dõng  mãnh  tinh  tấn  thành  thật 

niệm  Phật.  Họ  thật  đã  làm  được  không  hoài  nghi, 

không xen tạp, không gián đoạn, con người như vậy 

trong  bổn  tông  gọi  họ  là  chúng  sanh  căn  tánh  chín 

muồi. Hay nói cách khác duyên của họ làm Phật hiện 

tại đã chín muồi. Rất không dễ dàng! Không phải họ 

làm  Bồ  Tát,  làm  A  La  Hán,  mà  là  làm  Phật,  nhân 

duyên  làm  Phật  đã  chín  muồi.  Hay  nói  cách  khác 

ngay trong đời này họ phải đi làm Phật, quá hi hữu. 

Trên  kinh  Di  Đà  nói: “Không  thể  thiếu  thiện  căn 

 phước đức nhân duyên mà được sanh nước kia”, họ 

là thiện căn, phước đức, nhân duyên, ba điều kiện chủ 

yếu  đồng  thời  đầy  đủ,  cho  nên  người  này  nhất  định 

được sanh, sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc 

liền bất thoái thành Phật. 

226 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thành  thật  mà  nói,  sanh  đến  Thế  Giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  liền  làm  Phật,  hạ  hạ  phẩm  vãng 

sanh  cũng  làm  Phật,  chúng  ta  xem  thấy  trong  48 

nguyện của kinh này, đó là A Di Đà Phật chính mình 

nói, người vãng sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực 

Lạc, đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí 

chính là Phật, không phải Bồ Tát thông thường. 

Cho nên chư Phật Như Lai lại nói cái pháp môn 

này gọi là pháp khó tin. Đương nhiên khó tin, vì nếu 

duyên  làm  Phật  chưa  chín  muồi,  thì  họ  không  tin 

tưởng.  Vậy  ai  tin tưởng?  Người  làm  Phật  tin  tưởng, 

không phải người làm Phật thì không tin tưởng, đạo 

lý chính là như vậy, người căn tánh Bồ Tát không tin 

tưởng,  người  căn  tánh  Thanh  Văn,  Duyên  giác, 

đương nhiên càng không tin tưởng. Chỉ có người căn 

tánh  nhất  Phật  thừa,  thì  họ  tin  sâu  không  hoài  nghi, 

cho nên họ cúng dường chư Phật. 

Cúng dường chư Phật chính là xưng niệm một 

câu  danh  hiệu  này   “Một  niệm  tương  ưng  một  niệm 

 Phật”.   Cái  niệm  này  cúng  dường  Phật  không  phải 

cúng  dường  một  vị  Phật,  mà  là  hư  không  pháp  giới 

mười  phương  ba  đời  tất  cả  chư  Phật  thảy  đều  cúng 

dường hết. Pháp môn này gọi là pháp môn bình đẳng, 

bình đẳng phổ cúng tất cả chư Phật Như Lai. 

Ngày mai là quốc khánh của Singapore, tối nay 

là  đêm  trước  của  ngày  quốc  khánh,  các  vị  phát  tâm 

227 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



phải ở ngay đây, niệm hai ngày hai đêm 48 giờ đồng 

hồ, cái phước báo cúng dường này là không cần phải 

nói, ta không cách gì tính được, tất cả chư Phật Như 

Lai đều nói không hết. Bạn cúng dường chư Phật thật 

có hiệu quả chân thật hay không? Chỉ xem bạn niệm 

Phật  có  thành  tâm  hay  không?  Bạn  niệm  có  được 

tương ưng hay không? Nếu dùng tâm chân thành mà 

tương ưng, vậy thì công đức đó không thể nghĩ bàn, 

“Niệm Phật là nhân trí tuệ, thành Phật là quả”. 

Thứ hai: “Khai đạo quần sanh” [Chỉ dạy quần sanh] 

Đó là độ người. Chúng ta hiện nay có thể đem 

pháp môn thù thắng như vậy, dùng phương tiện khéo 

léo rộng vì tất cả đại chúng mà giới thiệu, đó chính là 

“Khai đạo quần sanh”. “Khai” là khai mở bế tắc cho 

họ, đó là “Ngôn giáo”. 

Trong “Đạo” thì còn có cả “Thân giáo”, chúng 

ta  còn  phải  làm  tấm  gương  cho  họ  xem.  Thân  giáo 

thù thắng hơn nhiều so với ngôn giáo. Vì sao? Chúng 

ta khuyên người niệm Phật, khuyên đến lở da miệng, 

họ  vẫn  không  thể  hoàn  toàn  tin  tưởng,  vẫn  rất  khó 

tiếp  nhận,  bán  tín  bán  nghi.  Nhưng  hôm  nay  Niệm 

Phật  Đường xây dựng rồi, bảo họ đích thân đến nơi 

đây niệm Phật một ngày, vậy thì họ liền tường tận. Vì 

sao vậy? Chính mình thể nghiệm. Niệm Phật Đường 

này hoàn toàn khác với các Niệm Phật Đường khác, 

khác nhau ở chỗ nào vậy? Cái  đạo tràng này là  đạo 

228 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tràng  thanh  tịnh  trang  nghiêm,  bạn  thấy  trong  đó 

không có làm pháp hội, không làm kinh sám Phật sự, 

không có làm những việc vụn vặt này, ngoài điển tích 

của  Tịnh  Tông  ra,  không  xen  tạp  bất  cứ  kinh  điển 

nào, cho nên nó là một đạo tràng thanh tịnh không gì 

bằng.  Lại  còn  nhiều  pháp  sư  như  vậy  ở  trong  đạo 

tràng dẫn chúng, bạn đến đâu mà tìm được một nhóm 

Tỳ  Kheo  thanh  tịnh?  Ngày  trước  họ  thanh  tịnh  hay 

không ta không quản họ, nhưng họ đến Singapore hai 

tháng  qua  được  thanh  tịnh.  Ngày  hôm  qua  không 

thanh  tịnh  không  liên  quan,  hôm  nay  thanh  tịnh  thì 

được  rồi.  Tỳ  Kheo  thanh  tịnh  đến  đâu  để  mà  thỉnh, 

không thỉnh được, họ ở nơi đây không cần danh vọng 

lợi  dưỡng,  không  cần  bạn  cung  kính  cúng  dường, 

không  cần  đến  thứ  gì,  đều  là  phát  khởi  được  tâm 

thanh tịnh nhất, mọi người cùng nhau đến niệm Phật, 

cảm ứng không thể nghĩ bàn. 

Cho nên cái đạo tràng này tôi rất rõ ràng, tôi tin 

tưởng  các  vị  đồng  tu,  đầu  óc  được  thanh  tịnh  một 

chút,  bình  lặng  một  chút,  có  thể  biết  được  cái  đạo 

tràng này, có Phật Bồ Tát đang niệm Phật, mọi người 

chúng  ta  ở  trong  cái  đạo  tràng  này,  cùng  niệm  Phật 

với Phật Bồ Tát, bạn nói xem thù thắng cỡ nào. 

Rốt  cuộc  ai  là  Phật  Bồ  Tát?  Nếu  như  bạn  đi 

tìm, bạn nhất định không tìm ra được. Nếu bạn đi tìm, 

thì Phật hiệu của bạn sẽ niệm không được tương ưng. 

Vì sao vậy? Xen tạp, xen tạp thì công phu bị phá hư, 

229 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



niệm Phật nhất định không được xen tạp. 

Người xưa ghi chép ngay trong tiểu thuyết, ghi 

chép  những  việc  xen  tạp  rất  nhiều,  như  triều  nhà 

Minh  có  Thích  Kế  Quang,  đó  là  một  vị  tướng  quân 

của  nhà  Minh,  là  Phật  giáo  đồ  kiền  thành.  Bình 

thường  ông  tụng  Kinh  Kim  Cang,  tụng  được  rất  có 

lực, có một hôm ông mộng thấy một binh sĩ, là một 

binh  sĩ  trận  vọng,  là  thuộc  hạ  của  ông,  xin  ông  đọc 

một  quyển  Kinh  Kim  Cang  để  siêu  độ  cho  anh  ấy, 

đến  cầu  xin  ông.  Sau  khi  ông  tỉnh  dậy,  ông  liền  rất 

cung kính mà đọc kinh, hồi hướng cho vị binh sĩ này. 

Đến tối ngày hôm sau, lại mộng thấy binh sĩ này đến 

cảm tạ: 

- Cảm tạ tướng quân, tôi chỉ nhận được có nửa 

bộ Kinh Kim Cang. 

Ông nói: 

- Vì sao vậy? 

-  Bởi  vì  khi  Ngài  đọc  Kinh  Kim  Cang  ngay 

giữa  xen  tạp  hai  chữ   “Không  dùng” ,  cho  nên  hiệu 

quả này chỉ có được phân nửa. 

Ông  nghĩ  lại  xem  có  nói  “Không  dùng”  hay 

không, bỗng nhiên nghĩ  ra, khi  ông đọc kinh, người 

hầu  của  ông  bưng  đến  cho  ông  một  tách  trà,  ông 

230 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không  có nói  chỉ  có  phẩy  phẩy  tay,  trong lòng  khởi 

lên ý niệm “Không dùng”, vậy thì bạn xem liền mất 

đi hết phân nửa. 

Có  thể  thấy  được  xen  tạp  là  việc  hư  hại,  nên 

không  được  xen  tạp,  cho  nên  Thích  Tướng  Quân 

ngày hôm sau tụng lại một bộ nữa, rất cung kính tụng 

một bộ. Buổi tối lại mộng thấy người binh sĩ này đến 

cảm tạ ông, đọc qua một bộ kinh anh ấy toàn bộ nhận 

được thọ dụng, anh ấy siêu sanh. 

Cho  nên  niệm  Phật  tụng  kinh  không  nên  xen 

tạp,  nếu  như  bạn  nghe  tôi  nói  câu  này  “Trong  Phật 

đường này có Phật đang ở”, bạn liền đi tìm ai là Phật, 

bạn xen tạp  cái  thứ này, liền đem toàn bộ công phu 

niệm Phật của bạn phá hư hết. Vậy phải nên làm thế 

nào?  Quán  tưởng?  Ngoài  chính  mình  ra?  Mỗi  một 

người đều là Phật, người người đều là chư Phật Như 

lai hoá thân, vậy thì công phu của bạn không thể nghĩ 

bàn. Vì sao vậy? Tâm rất chân thành, cùng với nhiều 

Phật như vậy niệm Phật, nếu dùng lời hiện tại mà nói, 

không  khí  này  rất  thạnh,  24  giờ  bạn  nhất  định  sẽ 

không  mệt  mỏi,  càng  niệm  càng  hoan  hỉ,  vì  cùng  ở 

chung với nhiều chư Phật Như Lai như vậy. 

Người  gặp  việc  vui  tinh  thần  thoải  mái,  bạn 

cùng ở chung với một vị Phật thì đã cảm thấy rất vinh 

dự  rồi,  đằng  này  bạn  cùng  ở  chung  với  nhiều  Phật 

như  vậy thì  làm sao mà không hoan hỉ  cơ  chứ. Bạn 

231 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



nhất định phải xem mỗi một người, mỗi một người là 

Phật  thật,  nhất  định  không  phải  Phật  giả,  nhất  định 

không phải là trong tưởng tượng họ là Phật, họ chính 

là Phật thật, những vị Phật này đến giúp ta niệm Phật, 

những vị Phật này đến hướng dẫn ta niệm Phật. Bạn 

nói  xem  Niệm  Phật  Đường  này  rất  thù  thắng,  công 

đức niệm Phật không thể nghĩ bàn. 

Trong  đây  còn  có  một  tầng  ý  nghĩa  rất  sâu, 

chính  là  nói  những  vị  Bồ  Tát  này,  đã  chứng  được 

 “Pháp tánh không” , đã chứng được  “Pháp tướng vô 

 sở hữu” ,  vậy thì tại vì sao phải cầu vãng sanh? Vì sao 

còn phải khuyến hoá chúng sanh? Có phải là họ nhiều 

chuyện?  Không  phải!  Sau  khi  họ  chứng  được  pháp 

không,  tường  tận  thông  đạt  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế 

gian,  sau  khi  bất  khả  đắc  vô  sở  hữu,  thì  lòng  từ  bi 

trong tự tánh tự nhiên liền sanh khởi. Cái phát tâm đó 

của họ không phải miễn cưỡng, không phải người ta 

khuyên  bạn,  trong  tự  nhiên  sanh  khởi  ra.  Pháp  vốn 

như  vậy,  sanh  khởi  lòng  đại  bi  này,  lòng  đại  bi  này 

như  trên  “Kinh  Duy  Ma”  nói,  những  vị  Bồ  Tát  này 

“Tuy  chí  chư  Phật  quốc,  tức  chúng  sanh  không”  30, 

chính là họ chân thật thông đạt tường tận, tất cả pháp 

thế  xuất  thế  gian,  pháp  giới  nhất  chân  cùng  mười 

pháp giới, mộng huyễn bào ảnh, như lộ như điện, họ 

chân thật biết được, chân thật tường tận, thế nhưng họ 

vẫn là thường tu Tịnh Độ, giáo hoá chúng sanh, niệm 

Phật cầu sanh A Di Đà Phật quốc độ. 

232 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nếu bạn hỏi vì sao họ làm như vậy? Là họ thị 

hiện tấm gương cho những người vẫn chưa được độ 

thấy,  đó  là  từ  bi  chân  thật.  Vì  sao  phải  độ  những 

chúng  sanh  này?  Mình  và  người  không  hai,  chúng 

sanh  chưa  độ  hết,  xin  nói  với  các  vị,  tự  giác  liền 

không thể viên mãn. Cũng giống như cái thân thể này 

của chúng ta, chúng ta biết được thân thể có rất nhiều 

tế bào, chỗ nào trên thân nổi lên một u nhọt, bộ phận 

đó  tế  bào  ở  chỗ  đó  có  bệnh,  nếu  ta  không  chữa  hết 

cho nó, thì thân thể của chúng ta sẽ không được khoẻ 

mạnh  tròn  đầy,  còn  có  một  chút  kém  khuyết.  Vậy 

mười phương thế giới còn có những chúng sanh mê 

hoặc điên đảo, còn có những chúng sanh luân hồi nơi 

sáu cõi, thì  cũng giống như  trên thân nổi lên  u nhọt 

vậy. Chúng sanh mê hoặc điên  đảo phân mình phân 

người. Còn trong cái nhìn của chư Phật Bồ Tát,  “Tình 

 dữ vô tình đồng một pháp thân”  31, đồng một lý thể, 

đồng một tâm tánh, cho nên gọi là  “Đồng thể đại bi, 

 Vô duyên đại từ”. 

Ngày nay chúng ta xem thấy thế giới có tai nạn, 

xem thấy người thông thường nhận lấy những thống 

khổ,  người  chân  thật  thông  đạt  chân  tướng  sự  thật, 

liền  biết  được  đó  là  một  bộ  phận  của  toàn  thân  thể 

chúng ta, chúng ta sẽ không ngại  nề hà để giúp  cho 

họ. Hiện tại có cấp nạn trước phải cứu cấp, cứu cấp 

đương nhiên  là thuộc về tài bố thí. Trước lấy tài  bố 

thí làm nhân duyên, cùng kết duyên với những chúng 

233 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



sanh này, có duyên với họ, sau đó lại dùng pháp bố 

thí  khuyến  hoá  những  chúng  sanh  này,  vĩnh  trừ  ác 

nghiệp,  đoạn  ác  tu  thiện,  tích  công  bồi  đức,  liền  có 

thể cải thiện hoàn cảnh đời sống, liền có thể vĩnh viễn 

không  bị  những  tai  hại  này.  Chỗ  này  nhất  định  dựa 

vào chỉ đạo của Phật pháp. 

CHÁNH  KINH:  “Hóa  hiện  kỳ  thân,  do  như  điện 

quang, liệt ma kiến võng, giải chư triền phược” 

 [Dịch  nghĩa:  Hóa  hiện  thân  mình  tựa  như  ánh 

 chớp, xé rách lưới Kiến Hoặc của ma, cởi các trói 

 buộc] 

Thứ nhất: “Hoá hiện kỳ thân, do như điện quang” 

[Hóa hiện thân mình tựa như ánh chớp] 

Câu  này  hoàn  toàn  cùng  với  phía  trước:  “Chư 

Phật sát trung, giai năng thị hiện” chiếu ứng lẫn nhau. 

 Một là “Hoá hiện kỳ thân”  [Hóa hiện thân mình]. 

Chính là thị hiện, tùy loại hoá thân, tuỳ cơ nói 

pháp.  Tuy  là  hoá  hiện  kỳ  thân,  chính  mình  rõ  ràng 

tường tận, thông suốt thấu đáo. 

 Hai là “Do như điện quang” [Tựa như ánh chớp].   

Biết  được  tất  cả  những  hoá  hiện  đều  là  mộng 

huyễn bào ảnh. Bạn thấy họ ở trong đó thành tựu Phật 

234 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp, thành tựu sự nghiệp độ chúng sanh (thành tựu 

là  dùng  lời  nói  chúng  ta  để  nói),  vô  lượng  vô  biên 

công đức. 

Thế  nhưng  chính  họ  tâm  địa  thanh  tịnh,  một 

mảy  trần  cũng  không  nhiễm.  Cái  điểm  này  rất  quan 

trọng rất then chốt. 

 “Điện  quang”:  Chính  là  nói  sanh  diệt  đồng 

thời, hiển thị ra chân tướng sự thật hoá hiện, sanh diệt 

đồng thời chính là trong Phật pháp thường nói không 

sanh không diệt. 

Đoạn  “Hoá  hiện  kỳ  thân,  do  như  điện  quang” 

phía  trước  là  tự  thọ  dụng  của  Bồ  Tát,  đó  là  trí  tuệ 

chân  thật,  không  có  trí  tuệ  chân  thật  thì  không  thể 

giúp  đỡ  chúng  sanh.  Có  được  trí  tuệ  chân  thật,  vào 

lúc này giúp đỡ chúng sanh, không những chính mình 

không  bị  mệt  mỏi,  trái  lại  tăng  thêm  định  huệ.  Còn 

nếu như  chính  mình không vào được cảnh giới  này, 

mà  giáo  hoá  chúng  sanh,  thì  bị  chúng  sanh  dẫn  đi 

mất, trường hợp này thì rất nhiều. 

Ngay từ thời Thích Ca Mâu Ni Phật còn ở đời 

vào thời đại đó, có những người không hiểu rõ chân 

tướng  sự  thật,  không  phải  thật  hiểu  rõ,  không  phải 

thấu triệt tường tận, họ hai chấp “Ngã, Pháp” không 

buông bỏ, hay nói cách khác trong lòng họ vẫn là có 

phải  quấy  nhân  ngã,  còn  có  phiền  não  tập  khí  rất 

235 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



nồng hậu chưa đoạn, gặp được cái duyên bên ngoài, 

họ liền khởi hiện hành, họ sanh phiền não, sanh phiền 

não  họ  liền  tạo  ác  nghiệp,  vẫn  cứ  đoạ  lạc  luân  hồi. 

Cái nguyên nhân này chính là họ chưa triệt để tường 

tận.  Chân  thật  triệt  để  tường  tận,  nếu  như  có  mang 

theo một ít tập khí, vẫn không hề gì, đó là A La Hán, 

Bồ Tát, luôn luôn đều có loại thị hiện này. 

Như  trên  kinh  Phật  nói  với  chúng  ta,  Xá  Lợi 

Phất, đó là một vị trí tuệ ngay trong đệ tử của Thích 

Ca Mâu Ni Phật, nhưng  ông vẫn còn có tập  khí  sân 

hận,  Ca  Diếp  Tôn  Giả  là  một  vị  sức  định  rất  sâu, 

truyền  nhân  của  Thiền  tông,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

đem  Thiền  Tông truyền cho Ca Diếp,  Ca Diếp là tổ 

thứ  nhất  của  Thiền  tông,  người  thiền  định  sâu  như 

vậy nhưng nghe thiên nhân tấu nhạc, loại âm nhạc rất 

là mỹ miều, Ca Diếp bất tri bất giác liền từ chỗ ngồi 

đứng  dậy, nhảy  múa khiêu  vũ, ông cũng không kìm 

nổi, nên nghe tiếng đứng dậy nhảy. 

Việc này nói rõ cái gì? Nói rõ tập khí sâu nặng, 

thế nhưng họ tuy là có cái tập khí này, nhờ công phu 

nên vẫn không đến nỗi rơi vào trong sáu cõi luân hồi. 

Cho nên những vị A La Hán này, những vị Bồ 

Tát Quyền Giáo này, ở trong kinh Phật nói những câu 

chuyện của họ, rất đáng để chúng ta cảnh giác. Vì sao 

vậy? Họ giác ngộ được nhanh, quay đầu được nhanh, 

cho  nên  không  chướng  ngại.  Phàm  phu  chúng  ta  ở 

236 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trong mê hoặc không biết quay đầu, phiền phức này 

thật to, không biết được quay đầu, ác nghiệp càng tạo 

càng nặng. Còn họ quay đầu nhanh, giác ngộ mau. 

Thứ hai: “Liệt ma kiến võng, giải chư triền phược” 

[Xé rách lưới Kiến Hoặc của ma, cởi các trói buộc] 

Độ hoá chúng sanh là “Liệt ma kiến võng, giải 

chư  triền  phược”.  Phía  trước  chúng  ta  đã  từng  đọc 

qua,  dùng  sức  định  huệ  phá   “Sở  tri  chướng”  và 

 “Phiền não chướng” . 

 “Ma kiến”  chính là “Sở tri chướng”.   

 “Triền  phược”   chính  là  “Phiền  não  chướng”. 

Cho  nên  chính  mình  phải  có  định  huệ,  ngoài  ra  còn 

phải có phương tiện khéo léo (phương tiện khéo léo 

đều  là  thuộc  về  giới  sở  nhiếp),  trong  giới  học  hàm 

nhiếp lấy. 

Do  đây  có  thể  biết  không  rời  khỏi  Tam  học, 

chính mình tự độ, độ người đều phải tương ưng với 

Tam học. Chúng ta ở trong sáu cõi, ba đường, (trong 

Phật pháp thường gọi là hiểm đạo) ở ngay trong đó có 

thể  giữ  lấy  tự  thân  không bị  ô  nhiễm,  không bị  đoạ 

lạc. Nếu có được cái bản lĩnh này, có công phu như 

vậy,  chính  mình  vĩnh  viễn  ở  ngay  nơi  chánh  định, 

không  luận  là  cảnh  duyên  thế  nào,  trong  lòng  vĩnh 

viễn là thanh tịnh, là tường tận, không mê hoặc, bạn 

237 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



mới có năng lực giúp người khác, dạy bảo người khác 

làm thế nào phá tà tri tà kiến. 

 “Kiến”  thí dụ cho cái lưới. Lưới là thí dụ, “Ma 

kiến” chính là tri kiến sai lầm, tư tưởng sai lầm, kiến 

giải  sai  lầm.  Phật  pháp  dạy  cho  chúng  ta  chánh  tri 

chánh  kiến,  ma  kiến  là  hoàn  toàn  tương  phản  với 

chánh  tri  chánh  kiến.  Làm  thế  nào  điều  chỉnh  quan 

niệm  sai  lầm  của  họ?  Phương  pháp  này  ở  thế  gian 

chúng ta, biện pháp tốt nhất là giảng kinh nói  pháp. 

Cho nên sự việc này không phải là thời gian ngắn mà 

là thời gian dài. 

Mục đích giảng kinh nói pháp phải giúp cho họ 

khai ngộ, nếu như họ không khai ngộ nghe một trăm 

năm  cũng  là  uổng  công,  thậm  chí  họ  còn  đem  kinh 

điển của Phật cũng biến thành ma kiến. Việc này rất 

nhiều,  chỗ  này  chúng  ta  thường  nói:   “Không  hiểu 

 nghĩa chân thật của Như Lai” , hiểu lầm ý nghĩa của 

Như Lai, hiểu sai ý nghĩa của Như Lai, người xưa gọi 

là   “Xem  chữ  hiểu  nghĩa,  ba  đời  Phật  oan” ,  là  đem 

Phật  kinh  cũng  biến  thành  tư  tưởng  và  kiến  giải  sai 

lầm. 

Cho nên trong “Kinh Hoa Nghiêm” “Đại Trí độ 

luận” thường nói  “Phật pháp không người nói, có trí 

 cũng không thể hiểu”  32. Thế gian  người thông minh 

trí  tuệ  có,  có  thể  xem  hiểu  được  Phật  kinh  không? 

Xem không hiểu. Vì sao xem không hiểu? Kinh điển 

238 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



của Phật từng câu từng chữ, nghĩa ở ngoài lời, đó là 

chỗ khó của Phật pháp. Nếu bạn ở trong văn tự trong 

thanh  âm  mà  cầu,  nhất  định  không  cầu  được  Phật 

pháp.  “Phật  pháp”,  định  nghĩa  của  hai  chữ  này  phải 

hiểu cho tường tận: Phật pháp là pháp giác ngộ. Hay 

nói cách khác nếu bạn ở trong văn tự, âm thanh mà 

cầu, quyết định không thể khai ngộ. Tại vì sao không 

thể khai ngộ? Chấp tướng. Lìa tướng mới có thể khai 

ngộ,  chấp  tướng  không  thể  khai  ngộ,  vì  bạn  chấp 

tướng tức là bạn chưa lìa khỏi phân biệt chấp trước, 

bạn phải đem phân biệt chấp trước buông bỏ thì bạn 

mới  có  thể  khai  ngộ.  Cho  nên  Phật  ở  trên  Kinh 

thường tán thán:  “Người khéo nói, nói mà không nói, 

 không nói mà nói. Người khéo nghe, nghe mà không 

 nghe,  không  nghe  mà  nghe” ,  họ  có  chỗ  ngộ,  chấp 

trước ở trong kinh giáo thì sai. Trong Kinh Kim Cang 

Phật  nói  rất  hay:  “Phật  không  có  định  pháp  có  thể 

 nói, Phật không có pháp gì để nói”.  Phật đã không có 

pháp có thể nói, vậy trong Phật pháp còn có ý nghĩa 

gì? Nếu chúng ta muốn nghĩ trong kinh có đạo lý gì, 

có ý nghĩa gì, thì sai rồi. 

Cho  nên  kinh  điển  của  Phật  49  năm  đã  nói  ra 

không có ý nghĩa, nếu như có ý nghĩa, thì Phật thật có 

nói pháp, thì Phật  có nói pháp, 49 năm đã nói, Phật 

không hề xen tạp một chút ý kiến của mình trong đó. 

Cho  nên  Thế  Tôn  Ngài  nói  Ngài  không  hề  nói  gì. 

Không  nói  vì  sao  Ngài  nói  hết  49  năm?  Vậy  thì  sự 

239 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



việc  này  là  thế  nào?  Phật  nói  được  rất  hay,  những 

điều Ngài đã nói ra đều không phải của chính mình, 

không hề có chút ý kiến của chính mình, nói ra là ai 

nói?  Là  cổ  Phật  đã  nói.  Cho  nên  thái  độ  của  Ngài 

giống y như Khổng lão phu tử   “Thuật nhi bất tác” , 

đều là thuật nói của người khác, không hề có chút ý 

kiến của chính mình. Lại nói với các vị, người khác 

đó là ai? Là tất cả chư Phật Như Lai, tất cả chư Phật 

Như  Lai  là  một  vị  nào?  Xin nói  với  các  vị,  nói  đến 

chân thật là chân như bổn tánh, trong tự tánh cảm ứng 

tương thông với tất cả chúng sanh, trong tự nhiên lưu 

xuất ra. 

Pháp  vốn  như  vậy,  vậy  trong  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”  mới  nói   “Trần  thuyết,  sát  thuyết,  vô  gián 

 đoạn  thuyết”  33.     Chúng  ta  đem  những  đại  kinh  này 

hợp lại xem, liền có thể thể hội được ý nghĩa, đó mới 

là  chân  thật  nói  pháp,  mới  đem  hết  thảy  những  tri 

kiến sai lầm của chúng ta, chân thật có thể phá trừ. 

Do  đó  nói  pháp  phải  chú  trọng   “Thiện  xảo” : 

“Xảo” là phương pháp xảo diệu, “Thiện” là khiến cho 

người nghe có thể ngộ nhập, đó mới gọi là thiện. Nếu 

người  nghe  không  thể  ngộ  nhập,  thì  tuy  xảo  mà 

không  thiện.  Cho  nên  phải  giúp  đỡ  người  nghe  ngộ 

nhập mới được. Vậy thì làm thế nào mới có thể ngộ 

nhập? Có phải là phải tìm một người chân thật rất cao 

minh  để  nói  pháp?  Không  phải  vậy.  Cái  thí  dụ  này 

người  xưa  rất nhiều,  người  nói  pháp chưa  khai  ngộ, 

240 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhưng người  nghe pháp khai  ngộ rồi, thì  diệu, đúng 

như câu nói  “Biết nói không bằng biết nghe”.   

Các  bạn,  các  vị  đồng  tu,  nghe  kinh  đã  nghe 

được nhiều năm như vậy, không hề ngộ nhập. Tại sao 

không  thể  ngộ  nhập?  Bạn  không  biết  nghe.  Vì  sao 

bạn  không  biết  nghe?  Tâm  của  bạn  không  định. 

Nhưng hiện  tại tốt rồi, hiện tại chân thật  có phương 

tiện  khéo  léo,  trong  Niệm  Phật  Đường  niệm  Phật 

thêm  vài  ngày,  tâm  liền  được  định,  khi  nghe  lại  sẽ 

không như nhau, nghe lại bạn sẽ có chỗ ngộ. 

Từ  ngay  chỗ  này,  tôi  nghĩ  có  một  số  đồng  tu, 

trong lòng phải nên có chút thể ngộ, thể hội được, tại 

vì  sao  người vào  thời  xưa,  xem  kinh nghe  giảng  thì 

rất  dễ  dàng  thể  hội?  Người  hiện  đại  xem  ra  dường 

như còn thông minh hơn so với người xưa, tại vì sao 

nghe qua mấy mươi năm, nghe qua cả đời mơ mơ hồ 

hồ  đều  không  thể  khai  ngộ?  Cái  điểm  này  chúng  ta 

phải nên hiểu. 

Người xưa học Phật, không luận tại gia xuất gia 

đều có 5 năm học giáo, đều có quá trình này. 5 năm 

học giáo là cái ý gì vậy? Là 5 năm học giới, 5 năm 

học giới không phải học giới luật, mà là tuân thủ răn 

dạy  của  thầy.  Bạn  thấy  ngày  trước  nếu  muốn  học 

Phật, 5 năm đầu đến đạo tràng làm gì vậy? Làm tạp 

vụ,  ngày  ngày  bảo  bạn  làm  những  việc  nặng  nhọc, 

241 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



bảo bạn làm như vậy, làm những việc này để làm gì 

vậy? Tu phước, không có phước thì không được. Cho 

nên 5 năm đầu tu phước tu huệ, phước huệ song tu. 

Huệ  thì  tu  như  thế    nào  vậy?  Huệ  tu  căn  bản  trí,  5 

năm  dạy  bạn  cái  gì?  Dạy  bạn  vô  tri,  hoàn  toàn  làm 

cho tâm bạn định lại. 

Ở  Thiền  Tông  là  tham  cứu,  làm  cho  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  bạn  thảy  đều  vắng 

bặt. Cho nên trong Thiền đường, bạn mỗi ngày ngồi 

thiền, đường chủ trên tay cầm một cây hương bản, để 

làm gì? Đánh người, xem thấy cái gì, bạn ngồi ở đó 

vọng  động,  có  vọng  tưởng  thì  đánh  bạn,  làm  cho 

vọng tưởng vắng lặng, thấy bạn không có vọng tưởng 

cũng đánh bạn, vì sao vậy? Không có vọng tưởng thì 

bạn  hôn  trầm.  Cho  nên  thầy  của  Thiền  đường  khéo 

làm,  ngày  ngày  đánh  hương  bản,  thế  nhưng  thực  tế 

mà nói cũng không dễ dàng. Vì thầy thiền đường phải 

đánh cho họ khai ngộ mới được, còn cái hương bản 

đó  đánh  chết  người  mà  cũng  không  được  khai  ngộ, 

vậy thì họ có tội. Cho nên cái thiền bản của họ, người 

sáng mắt thấy được bạn, đó là khi đánh, làm cho bạn 

khai  ngộ,  nếu  như  đánh  rồi  mà  không  khai  ngộ,  thì 

không đánh, cái đánh đó đã đánh sai, còn khi đã đánh 

là thấy được bạn sắp khai ngộ rồi, khi cúng dường cái 

đánh  của  thiền  bản  này  cho  họ,  khiến  cho  họ  cảnh 

giác khai ngộ. 

242 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Giáo hạ là dạy bạn đọc kinh, dùng phương pháp 

này. Mỗi một tông phái, mỗi một đạo tràng, cách học 

của  họ  không  như  nhau.  Giống  như  Thiên  Thai  ở 

ngay trong 5 năm phải thuộc ba bộ kinh lớn (cách nói 

của Thiên Thai là ba bộ kinh lớn), đó là :“Kinh Pháp 

 Hoa văn cú” , đại sư Trí Giả trước tác, ngay đến kinh 

mang theo chú giải cũng phải thuộc; “Kinh Pháp Hoa 

 huyền nghĩa thích sám” , các vị đều biết hiện tại bổn 

đóng  bìa  cứng  ba  cuốn  dầy  đến  như  vầy,  lúc  trước 

quyển kết chỉ là 20 quyển, ngoài ra còn có  “Phương 

 pháp tu hành của Ngài Ma Ha Chỉ Quán” , đó là ba 

bộ kinh lớn của Thiên Thai, quyển kết chỉ lúc trước 

tổng cộng 60 quyển. 60 quyển ngay trong 5 năm phải 

đem nó học thuộc được nhuần nhuyễn, ngày ngày dạy 

bạn  làm  việc  này.  Bạn  đang  làm  việc,  sau  khi  làm 

việc xong thì phải mau học thuộc kinh. 

Cho nên trong giảng đường bạn không có chỗ 

ngồi,  bạn  không  thể  nghe  kinh,  trong  thiền  đường 

cũng không có chỗ ngồi của bạn. 5 năm chỉ là phục 

vụ đại chúng, cho nên trong 5 năm này là tu phước tu 

huệ. Chăm sóc đi lại sinh hoạt của đại chúng, đó là tu 

phước, tu huệ là học thuộc kinh điển, hoàn toàn bảo 

bạn học thuộc lòng, không có giảng giải. 

Học  thuộc  là  Giới-Định-Huệ  tam  học  một  lần 

hoàn thành, làm cho hết thảy tâm bạn định lại, bạn sẽ 

không có vọng tưởng, nếu bạn có vọng tưởng, thì bạn 

không thể thuộc được. Dùng phương pháp này để tu 

243 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



căn bản trí, cho nên có được nền tảng 5 năm như vậy. 

Sau  5  năm  lại  vào  trong  giảng  đường  nghe  giảng 

kinh, họ làm sao không khai ngộ? Nhiều ít đều sẽ có 

chỗ  ngộ,  cho  nên   “Tiểu  nghi  tiểu  ngộ,  đại  nghi  đại 

 ngộ” , luôn có chỗ ngộ. 

Cho  nên  đối  với  tu  học  của  họ  pháp  hỉ  sung 

mãn, rất có đạo lý. Người hiện tại chúng ta chính là 

bỏ  mất  đi  cái  nền  tảng,  hơn  nữa  vừa  tiếp  xúc  Phật 

pháp, xem qua rất nhiều tư liệu khác nhau, nghe qua 

rất nhiều người giảng, làm cho đầu óc bị rối tung, hồ 

đồ,  xem  đến  mê  hoặc,  cho  nên  hiện  tại  người  khai 

ngộ không có. Hiện tại chúng ta không phải là  “Liệt 

 ma kiến võng” , đã đọa “Ma kiến võng”, chúng ta đã 

đọa vào trong lưới của ma không thể ra khỏi. 

Thế nên cái Niệm Phật Đường này, đã có công 

đức hy hữu, nỗ lực giảng, mọi người phải đến Niệm 

Phật  Đường.  Mỗi  một  ngày  24  giờ  đồng  hồ,  niệm 

được  3  năm  đến  5  năm,  bạn  lại  đến  nghe  tôi  giảng 

kinh, bạn sẽ có chỗ ngộ, đó là đạo lý nhất định, còn 

như bạn không có cái công phu này thì phải làm sao? 

Niệm Phật Đường là cái gì? Niệm Phật Đường 

chính là đem tất cả phiền não tri kiến thảy đều niệm 

tiêu  hết,  bảo bạn  ở  trong  Niệm  Phật  Đường  bạn  chỉ 

có một niệm “A Di Đà Phật”. Niệm Phật Đường của 

chúng ta hoàn toàn khác nhau với Niệm Phật Đường 

khác, bốn bề đều là Phật tượng của Phật A Di Đà. Tôi 

244 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nói  qua  với  mọi  người,  trong  nhiều  tượng  Phật  đến 

như  vậy  sẽ  có  một  vị  chính  là  bạn,  bạn  chính  mình 

hiện thân ở nơi đó là tượng Phật, giống y như Phật A 

Di Đà Phật, các vị chính là đại chúng trong Hải hội 

Liên Trì, bạn mới nghĩ cái Niệm Phật Đường này rất 

thân  thiết,  đó  chính  là  hoàn  cảnh  y  báo  tu  học  thù 

thắng của chúng ta, đối với chính mình tu học là tăng 

thượng duyên tốt nhất. 

Cho  nên  chúng  ta  hoan  nghênh  các  đồng  tu 

niệm  Phật  các  nơi  trên  toàn  thế  giới  đến  cái  Niệm 

Phật Đường này để niệm Phật, các vị chính mình sẽ 

cảm thấy được, không cần phải tôi nói. Bạn ở trong 

cái Niệm Phật Đường này niệm một tuần lễ, bạn ngay 

trong một đời, không luận tham gia một cái đạo tràng 

nào dự Phật thất niệm Phật, không hề thù thắng như ở 

đây,  bạn  ở  nơi  đây  một  tuần  lễ,  cảm  thụ  của  bạn 

quyết  định  không  giống  như  các  nơi  khác,  chúng  ta 

chính  mình  đi  thể  hội.  Cho  nên  ở  cái  Niệm  Phật 

Đường này niệm được mấy năm, lại nghe giảng kinh, 

không hề như nhau. Hiện tại đó là ép bất đắc dĩ, mỗi 

ngày niệm Phật vẫn còn mỗi ngày 2 giờ nói chuyện 

xen  tạp.  Vì  sao  phải  nói  chuyện  xen  tạp?  Sợ  mọi 

người thoái tâm. Cho nên chúng ta hiện tại mỗi ngày 

giảng kinh hai giờ đồng hồ là bơm hơi thêm cho bạn, 

là phòng bị bạn thoái tâm, mỗi ngày đều đang khuyến 

khích, đạo lý chính ngay chỗ này. 

Chân thật muốn giảng kinh đạt đến mục tiêu là 

245 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



muốn  giúp  bạn  phá  sở  tri  chướng,  phá  phiền  não 

chướng, giúp  cho bạn khế nhập cảnh giới  minh tâm 

kiến tánh. Vậy phải nên làm thế nào? Đúng ra trước 

tiên Niệm Phật Đường cố gắng niệm cho tốt ba năm, 

sau đó mới nghe giảng kinh tiếp. Đó là chúng ta chiếu 

theo qui củ để làm. Thế nhưng hiện tại sợ ba năm này 

niệm  đến  sau  cùng  người  đều  chạy  hết,  không  còn 

người nào. Cho nên chúng ta không thể không ngày 

ngày khuyên nhủ, không thể không đem công đức lợi 

ích thù thắng này, giải thích tường tận với mọi người, 

giải  thích  rõ  ràng,  khiến  cho  mọi  người  hoan  hỉ  ở 

Niệm Phật Đường này niệm Phật. Thực tế mà nói chỉ 

cần  niệm  trên  nửa  năm,  bạn  liền  sanh  tâm  hoan  hỉ, 

bạn liền dần dần khế nhập cảnh giới, lúc đó kinh này 

có nghe hay không không hề gì, bạn chân thật được 

thọ dụng.  Cho nên  ở  trong  giai đoạn mở  đầu,  giảng 

kinh  là  rất  cần  thiết,  Tốt  rồi,  hôm  nay  thời  gian  đã 

hết. 

A Di Đà Phật! 

(HẾT TẬP 4) 









246 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 

Chú giải: 



1 Thất tình: Hỉ, Nộ, Ái, Ố, Ai, Lạc, Dục: Mừng, Giận, Yêu, Ghét, 

Buồn, Vui, Muốn (hoặc sợ). 

2 Ngũ dục: Tài (tiền tài), Sắc (đẹp), Danh (danh vọng), Thực (ăn), 

Thùy (ngủ). 

3 “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ 

giả tướng”: Không có tướng ta, Không có tương người, Không có 

tướng chúng sanh, không có tướng thọ giả 

4  “Phàm  sở  hữu  tướng,  giai  thị  hư  vọng”:  Phàm  những  gì  có 

hình có tướng, đều là hư vọng. 

5 “Như lộ diệc như điện, ưng tác như thị quán”: Tất cả pháp hữu 

vi, như mộng huyễn bào ảnh, như sương cũng như điển, phải quán 

sát như vậy. 

6 “Ba căn đều nhiếp, lợi độn đều thâu”: Tam căn phổ bị, phàm 

thánh đều thâu. 

7 “Biệt phong tương kiến”: Gặp nhau trên ngọn núi Biệt phong. 

Tên công án trong Thiền tông. 

Công  án  này  có  xuất  xứ  từ  kinh  Hoa  nghiêm  phẩm  Nhập 

pháp giới đoạn nhân duyên đồng tử Thiện tài gặp tì khưu Đức vân 

ở  ngọn  núi  Biệt  phong.  Bích  nham  lục  tắc  23  (Đại  48,  164  hạ), 

chép: Trong kinh nói, ngọn núi Diệu phong cao ngất, tỉ khưu Đức 

vân trước nay không xuống núi, Thiện tài đến tham vấn, bảy ngày 

không gặp. Một hôm họ bỗng gặp nhau ở ngọn Biệt phong, gặp rồi 

247 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



Đức vân liền nói cho Thiện tài nghe về pháp môn: Một niệm thấy 

khắp trí tuệ quang minh của tất cả chư Phật trong ba đời. Đức vân 

đã không xuống núi, thế tại sao họ gặp nhau ở ngọn Biệt phong? Tì 

khưu Đức vân không xuống núi là biểu thị Đức vân không rời cảnh 

giới mầu nhiệm sâu kín của chân như bản lai, là cảnh giới mà đồng 

tử  Thiện  tài  không  thể  thấy  được.  Do  đó,  sau  bảy  ngày,  Đức  vân 

mới  xuống  cửa  thứ  hai,  hiện  thân  trên  ngọn  Biệt  phong,  đáp  lời 

thỉnh  cầu  của  Thiện  tài  mà  mở  bày  pháp  môn.  [X.  kinh  Hoa 

nghiêm phẩm Nhập pháp giới; Tông môn cát đằng tập Tắc 83].   (Từ 

 điển Phật quang) 



 Âm: 

Sơn cư thâm viễn lộ điều điều, 

Đại đạo vô hình bổn tịch liêu, 

Nhật lý thanh phong tần tảo địa, 

Dạ lai minh nguyệt quải tùng tiêu. 

 Nghĩa: 

Ở núi thăm thẳm lộ xa trông, 

Đạo lớn không hình vốn trống không, 

Mặt đất ngày lau cơn gió mát, 

Ngọn tùng đêm máng chiếc trăng trong. 

 Chú giải:  

“Đại Đạo thể khoan”, nơi ấy quét sạch mà cũng hiện bày. 

Ngọn Diệu Phong diệu tuyệt  ngút  ngàn mây khói  là nơi  Tỳ kheo 

Đức  Vân  an  trú.  Tuy  nhiên  người  muốn  tham  kiến  Tỳ  kheo  Đức 

248 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Vân  thì  không  cách  gì  tìm  gặp  Ngài  trên  ngọn  Diệu  Phong,  mà 

thấy  Ngài  kinh  hành  trên  ngọn  Biệt  Phong.  Chỉ  nơi  ngọn  Biệt 

Phong, chúng ta mới có thể hội kiến và tham vấn Ngài thôi. Vừa có 

kiến  giải  là  đầu  non  thứ  hai  rồi.  ( (Trích  Sơn  cư  Bách  vịnh  -  HT. 

 Thích Nhật Quang) 

8“Ngũ tịnh cư thiên”: (五淨居天) Tịnh cư, Phạm: Zuddhàvàsa. 

I.  Ngũ Tịnh  Cư Thiên. Cũng gọi  Ngũ bất  hoàn  thiên, Ngũ 

tịnh  cư  xứ,  Ngũ  na  hàm  thiên,  Ngũ  tịnh  cư.  Chỉ  cho  5  tầng  trời 

trong đệ Tứ thiền thuộc cõi Sắc, là nơi sinh đến của các bậc Thánh 

quả A na hàm. Đó là: 

1. Vô phiền thiên (Phạm: Avfha), cũng gọi A duy phan, A 

bệ  lệ  xá,  A  phù  ha  na.  Cõi  trời  này  không  còn  khổ,  vui,  tâm  và 

cảnh không giao tiếp, không có tất cả phiền não. 

2. Vô nhiệt thiên (Phạm: Atapa), cũng gọi A đáp hòa, A đà 

ba, A đáp ba. Cõi trời này không có tất cả nhiệt não bức bách. 

3. Thiện kiến thiên (Phạm: Sudfza), cũng gọi Tu đề xá. Cõi 

trời này không có các tướng trần cấu, từ trong định tuệ thấy khắp 

các thế giới trong 10 phương đều tròn đầy ngưng lặng. 

4. Thiện hiện thiên (Phạm: Sudarzana), cũng gọi Tu đà thi 

ni, Tu đề xá na. Cõi trời này có năng lực thấy suốt rõ ràng, tất cả 

hiện tượng đều không ngăn ngại. 

249 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



5. Sắc cứu cánh thiên (Phạm: Akaniwỉha), cũng gọi A ca nị 

tra, A ca ni tra. Cõi trời này không còn hình sắc, là nơi cao nhất, 

thù thắng nhất trong cõi Sắc. 

Cứ theo kinh Lăng nghiêm quyển 9, thì 5 tầng trời nói trên 

đều  xếp  theo  chiều  ngang  trong  cõi  trời  Tứ  thiền,  nhưng  trời  Tứ 

thiền chỉ có thể nghe tên của 5 tầng trời này, chứ không thấy được, 

cũng như trong đạo tràng Thánh địa ở thế gian có nhiều La hán cư 

trụ mà người thường không thấy được. 

Còn  luận  Câu  xá  quyển  24  cho  rằng  do  tu  cả  5  phẩm  mà 

được sinh lên các tầng trời Ngũ tịnh cư. Năm phẩm tức chỉ cho 5 

phẩm tạp tu Tĩnh lự thứ 4, đó là: 1. Hạ phẩm: Trước hết khởi nhiều 

niệm vô lậu, kế đến nhiều niệm hữu lậu, sau đó lại khởi nhiều niệm 

vô lậu, cứ như thế trở đi trở lại, sau giảm dần cho đến 3 tâm hiện 

tiền thì thành tựu tĩnh lự. 2. Trung phẩm: Tức 6 tâm hiện tiền. 3. 

Thượng phẩm: Tức 9 tâm hiện tiền. 4. Thượng thắng phẩm: Tức 12 

tâm hiện tiền. 5. Thượng cực phẩm: Tứ 15 tâm hiện tiền. 

Về sức cảm sinh  lên cõi trời  Ngũ tịnh cư thì luận Câu xá 

nêu 2 thuyết: 1. Dùng sức vô lậu huân tập hữu lậu mà cảm sinh về 

cõi Ngũ tịnh cư. 2. Do 5 căn Tín, Tiến, Niệm, Định, Tuệ lần lượt 

tăng lên mà cảm sinh về cõi Ngũ tịnh cư. Ngoài ra, theo Luận sự 

(Pàli: Kathàvatthu), thì tuổi thọ của người các tầng trời Ngũ tịnh cư 

như sau: Trời Vô phiền 1 nghìn kiếp, trời Vô nhiệt 2 nghìn kiếp, 

trời Thiện kiến 4 nghìn kiếp, trời Thiện hiện 8 nghìn kiếp và trời 

Sắc cứu cánh 1 vạn kiếp. 

250 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Còn theo Tứ A hàm mộ sao giải quyển hạ, thì cõi Ngũ tịnh 

cư vốn chỉ có 3 tầng trời, tức là Tu đề xá (Thiện kiến thiên), Tu đề 

xá na (Thiện hiện thiên) và Bệ thủ đà (Phạm:Vizuddha, Thanh tịnh 

thiên). Trong đó, Thanh tịnh thiên lại được chia ra 3 tầng trời: A bệ 

lệ  xá  (Vô  phiền  thiên),  A  đáp  ba  (Vô  nhiệt  thiên)  và  A  ca  nị  tra 

(Sắc cứu cánh thiên), mà gọi chung là Ngũ tịnh cư thiên. [X. kinh 

Trung  a  hàm  Q.9;  kinh  Trường  a  hàm  Q.20;  kinh  Khởi  thế  Q.8; 

kinh Thủ lăng nghiêm Q.9; luận Dị môn túc Q.14; luận Đại tì bà sa 

Q.136, 175; luận Thuận chính lí Q.65]. 

II. Ngũ Tịnh Cư Thiên. Cũng gọi Ngũ tịnh cư chúng, Ngũ 

thiên tử. Chỉ cho 5 vị tôn ngồi ở phía đông thuộc Ngoại kim cương 

bộ trên Mạn đồ la Thai tạng giới của Mật giáo. Đó là:  

1. Tự tại thiên tử: Phối hợp với trời Sắc cứu cánh. 

2. Phổ hoa thiên tử: Phối hợp với trời Thiện kiến. 

3. Quang man thiên tử: Phối hợp với trời Thiện hiện. 

4. Ý sinh thiên tử, cũng gọi Mãn  ý thiên tử. Phối hợp với 

trời Vô nhiệt. 

5.  Danh  xưng  viễn  văn  thiên  tử,  cũng  gọi  Biến  âm  thanh 

thiên tử. Phối hợp với trời Vô phiền. [X. phẩm Mật ấn trong kinh 

Đại  nhật  Q.4; phẩm  Bí  mật mạn đồ la kinh  Đại  nhật  Q.5; Quảng 

đại nghi quĩ Q.trung; Đại nhật kinh sớ Q.5, 13, 16].  (Từ điển Phật 

 quang). 

9Tổng  tướng:  Là  cái  tướng  bao  trùm  tất  cả,  tổng  cộng  tất  cả  các 

tướng sai biệt. Như khi ta nói đến cái nhà, là gồm tất cả cột-kèo, 

251 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



tường mái, đá, gạch ...vậy cái nhà tức là tổng tướng. 

 Biệt tướng: Là nói các tướng riêng biệt; nhiều biệt tướng cộng lại 

thành  tổng  tướng.  Như  các  biệt  tướng  trong  cái  nhà  là:  cột,  kèo, 

mái, tường, gạch ...Ðã có Tổng tức là phải có Biệt; nếu không có 

biệt  thì  cũng  không  thể  lấy  cái  gì  mà  gọi  là  tổng   (Phật  học  phổ 

 thông - HT. Thích Thiện Hoa)    

10 “Phật vi thiên nhân sư phạm, cửu giới đạo sư”: Phật là thầy là 

mô phạm (hình mẫu) cho trời người, là đạo sư chín giới. 

11  “Trần  thuyết,  sát  thuyết,  vô  gián  đoạn  thuyết”:  Thuyết  trọn 

ngày, thuyết rất nhiều  (Kinh Kim cang giảng nghĩa - Cư sĩ Giang 

 vị Nông) , thuyết không gián đoạn; 

12 “Thuần chân, Vô vọng”:  

Ví dụ: Trong thường tịch quang thuần chân (toàn bộ là thật) 

vô  vọng  (không  có  chút  nào  là  giả).  Trong  cõi  Thật  báo  trang 

nghiêm độ 99% là thật, nhưng vẫn còn có một phần là vọng; trong 

Thường tịch quang không có vọng, thuần chân (100%) vô vọng. 

1326 Loại phiền não gồm: 6 món Căn bản phiền não, 20 món Tùy 

phiền não 

 1.  Căn bản phiền não:  Có 6 món 

Sáu món phiền não này thuộc về ác. Nó làm cội gốc sanh ra các 

phiền não chi mạc, nên gọi là "Căn bản". 

 1-  Tham: Tham lam. Tánh của Tâm sở này tham lam đắm 

nhiễm  những  gì  nó  ưa  thích;  như  tài  sắc,  danh 

vọng,...Nghiệp  dụng  của  nó:  làm  chướng  ngại  "Vô 

252 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tham" và sanh tội khổ. 

 2-  Sân: Nổi nóng. Tánh của Tâm sở này, giận ghét những 

cảnh trái nghịch. Nghiệp dụng của nó: làm cho thân tâm 

không  yên  ổn, chướng ngại  tánh "Vô sân" và sanh các 

tội lỗi. 

 3-  Si:  Ngu  si,  hoặc  gọi  là  "Vô  minh"  (không  sáng  suốt). 

Tánh  của  Tâm  sở  này  là  mê  muội,  không  biết  hay 

dở,phải quấy. Nghiệp dụng của nó sanh ra các pháp tạp 

nhiễm và chướng ngại tánh "Vô si"; 

Ba món phiền não tâm sở (Tham, Sân, Si) này, làm chướng 

ngại ba món Vô lậu là Giới, Định và Huệ; 

 4-  Mạn:  Khinh  mạn.  Tánh  của  Tâm  sở  này,  ỷ  tài  năng 

hoặc  thế  lực  của  mình,  khinh  dễ  ngạo  mạn  người. 

Nghiệp dụng của nó làm nhơn sanh ra tội lỗi và chướng 

ngại tánh "không khinh mạn". 

 5-  Nghi: Nghi ngờ, do dự. Tánh của Tâm sở này, nghi ngờ 

không  tin  những  việc  phải,  chơn  chánh.  Nghiệp  dụng 

của  nó  làm  trở  ngại  việc  lành  và  chướng  ngại  tánh 

"không nghi". 

 6-  Ác  kiến:  Thấy  biết  thuộc  về  tội  ác,  nhiễm  ô.  Tánh  của 

Tâm  sở  này,  hiểu  biết  điên  đảo,  không  đúng  chánh  lý. 

Nghiệp  dụng  của  nó  gây  tạo  tội  khổ  và  chướng  ngại 

những hiểu biết chơn chánh.  Ác kiến này có 5 món:   

1.  Thân kiến: Chấp Ta (Ngã). 

253 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



2.  Biên kiến: Chấp một bên, hoặc chấp Ta chết rồi 

mất hẳn (chấp đoạn), hoặc chấp Ta chết rồi còn 

hoài (chấp thường). 

3.  Tà kiến: Chấp tà, mê tín, dị đoan. 

4.  Kiến  thủ:  Chấp  cứng  chỗ  hiểu  biết  của  mình  là 

đúng, mặc dù có người biết sai, chỉ bảo lại cũng 

không nghe. 

5.  Giới  cấm  thủ:  Chấp  giữ  theo  những  giới  cấm 

không chơn chánh của ngoại đạo. Nói rộng ra là 

chấp theo những tục lệ không hay. 

 2. Tuỳ Phiền Não:  Có 20 món  

Hai  mươi  món  phiền  não  này,  là  tuỳ  thuộc  6  món  Căn  bản 

phiền não trên mà sanh khởi. Vì phạm vi tương ưng của nó có 

rộng và hẹp không đồng, nên chia làm ba loại:   

I. TIỂU TUỲ: Có 10 món, mỗi món tự lực sanh khởi, phạm 

vi tương ưng nhỏ hẹp, nên gọi là "Tiểu". 

 1.  Phẫn:  Giận.  Tánh  của  tâm  sở  này,  khi  gặp  cảnh  trái 

nghịch, nóng giận. Nghiệp dụng của nó là hay làm tổn 

hại người, vật và chướng ngại tánh không nóng giận. 

 2.  Hận:  Hờn.  Khi  gặp  cảnh  nghịch,  trước  nóng  giận  rồi 

sau  mới  hờn.  Tánh  của  Tâm  sở  này  là  ôm  ấp  sự  oán 

ghét không bỏ. Nghiệp dụng của nó là nóng nảy, buồn 

phiền và hay làm chướng ngại tánh không hờn. 

 3.  Phú: Che giấu. Tánh của tâm sở này, vì sợ mất danh giá 

254 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



và  tài  lợi,  nên  che  giấu  tội  lỗi  của  mình.  Nghiệp  dụng 

của  nó  là  hay  ăn  năn,  buồn  và  chướng  ngạitánh  không 

che giấu. 

 4.  Não: Buồn buồn. Khi gặp cảnh nghịch, trước giận hờn 

rồi  sau  mới  buồn.  Tánh  của  Tâm  sở  này  hay  nhớ  lại 

những  cảnh  trái  nghịch  đã  qua,  rồi  sanh  buồn  phiền. 

Nghiệp dụng của nó là chướng ngại tánh không buồn. 

 5.  Tật:  tật  đố,  ganh  ghét.  Tánh  của  tâm  sở  này  hay  ganh 

ghét  đố  kî  những  gì  mà  người  ta  hơn  mình.  Nghiệp 

dụng  của  nó  là  làm  chướng  ngại  tánh  không  tật  đố  và 

sầu khổ lo buồn. 

 6.  Xan: Bỏn xẻn. Tánh của tâm sở này, bỏn xẻn, rích rắm, 

không  chịu  ban  bố  tiền  tài  hay  giáo  pháp  cho  người. 

Nghiệp dụng của nó là làm bộ quê mùa, ăn mặt nghèo 

cực, để  tích trử  tài sản và làm chướng ngại  không bỏn 

xẻn. 

 7.  Cuống: Dối.  Tánh của tâm sở này, dối gạt người để lợi 

mình.  Nghiệp  dụng  của  nó  là  làm  việc  không  chơn 

chánh để nuôi sống và chướng ngại tánh không dối gạt. 

 8.  Siểm:  Bợ  đỡ,  nịnh  hót.   Tánh  của  tâm  sở  này,  lựa  thời 

thế nịnh hót, bợ đỡ người. Nghiệp dụng của nó là không 

nghe  lời  chỉ  giáo  chơn  chánh  của  thầy,  bạn  và  làm 

chướng ngại tánh không dua nịnh. 

 9.  Hại: Tổn hại.  Tánh của tâm sở này làm tổn hại các loài 

255 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



hữu tình. Nghiệp dụng của nó là làm bức não người, vật 

và chướng ngại tánh không tổn hại. 

 10. Kiêu: Kiêu căng. Tánh của tâm sở này, vì thấy mình giàu 

sang, quyền tước hoặc tài năng, rồi sanh ra kiêu cách và 

ngạo  nghễ.  Nghiệp  dụng  của  nó  là  làm  nhơn  sanh  ra 

nhiễm ô, tội lỗi và chướng ngại tánh không kiêu căng. 

II. TRUNG TUỲ, có 2 món là: Vô tàm và Vô quý. 

Vì hai món Tâm sở này, duyên các Tâm sở bất thiện, phạm 

vi tương ưng của nó trung bình, nên gọi là "trung tuỳ". 

 11. Vô tàm: Tự mình không biết, xấu hổ. Tánh của tâm sở 

này,  khi  làm  việc  quấy  không  biết  tự  hổ,  khinh  dễ 

những  người  hiền  thiện.  Nghiệp  dụng  của  nó  là  làm 

tăng trưởng việc ác và chướng ngại tánh biết xấu hổ. 

 12. Vô quý: Không biết thẹn với người. Tánh và tâm sở này, 

khi  làm  việc  quấy,  không  biết  thẹn  với  người,  ưa  làm 

việc tội ác. Nghiệ dụng của nó là làm tăng trưởng việc 

ác và chướng ngại tánh biết thẹn. 

III. ĐẠI TÙY,  có 8 món sau đây. 

Tám  món  Tâm  sở  này  biến  khắp  các  Tâm  sở  bất  thiện, 

phạm vi của nó rộng hơn hai món Trung tuỳ trước, nên gọi 

là "Đại tuỳ". 

 13. Trạo cử: Lao chao. Tánh của Tâm sở này làm cho thân 

tâm chao động không yên tịnh. Nghiệp dụng của nó là 

làm chướng ngại Định và Hành xả. 

256 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 14. Hôn  trần:  Mờ  tối  trầm  trọng.  Tánh  của  Tâm  sở  này, 

khiến  cho  tâm  khi  đối  với  quán  cảnh  mờ  mịt  không 

sáng suốt. Nghiệp dụng của nó là làm hướng ngại Huệ 

và khinh an. 

 15. Bất  tín:  Không  tin.  Tánh  của  Tâm  sở  này  là  không  tin 

các pháp lành, làm cho tâm tánh ô nhiễm. Nghiệp dụng 

của  nó  hay  sanh  giải  đãi  và  chướng  ngại  tâm  thanh 

tịnh. 

 16. Giãi  đãi:  Biếng  nhác  trễ  nãi,  Tánh  của  Tâm  sở  này  là 

biếng nhác, không lo đoạn ác và tu thiện. Nghiệp dụng 

của nó là làm chướng ngại tinh tấn và tăng trưởng tánh 

nhiễm ô. 

 17. Phóng  dật:  Buông  lung.  Tánh  của  Tâm  sở  này  phóng 

túng, buông lung, không thúc liễm thân tâm để đoạn ác 

tu  thiện.  Nghiệp  dụng  của  nó  là  làm  tăng  ác  tổn  thiện, 

và chướng ngại tánh không buông lung. 

 18. Thất  niệm:  Mất  chánh  niệm.  Tánh  của  Tâm  sở  này 

không nhớ  cảnh đã duyên. Nghiệp dụng của nó là làm 

chướng ngại chánh niệm và sanh tán loạn. 

 19. Tán loạn: Rối loạn. Tánh của Tâm sở này làm cho tâm 

rối loạn. Nghiệp dụng của nó là làm chướng ngại chánh 

định và sanh ra ác huệ. 

 20. Bất chánh tri: Biết không chơn chánh. Tánh của Tâm sở 

này,  khi  đối  với  cảnh,  hiểu  biết  sai  lầm.  Nghiệp  dụng 

257 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



của nó là làm chướng ngại cái hiểu biết chơn chánh và 

sanh ra phạm giới. 

Hỏi:_  Ba  món  Tâm  sở:  Trạo  cử,  Tán  loạn  và  phóng  dật 

khác nhau thế nào? 

Đáp:_ Trạo cử là lao chao; dụ như con ngựa đứng một chổ 

trong chuồng, nhưng đầu và mình vẫn lắc qua lắc lại không 

yên._Tán loạn là rối loạn; dụ như con ngựa chạy lăng xăng 

trong  chuồng._Phóng  dật  là  buông  lung;  dụ  như  con  ngựa 

đã thoát ra khỏi chuồng, tuôn vào lúa mạ của người. 

Hỏi:_  Bốn  món  Tâm  sở:  Sân,  phẫn,  Hận  và  Não,  Hành 

tướng khác nhau thế nào? 

Đáp:_  Sân  là  nổi  nóng,  dụ  như  lữa  rơm.  Phẫn  là  giận,  dụ 

như lữa củi. Hận là hờn; dụ như lữa than. Não là buồn, dụ 

như tro nóng. 

Hỏi:_  Siêng  năng  làm  việc  quấy,  có  phải  là  Tinh  tấn  Tâm 

sở không? 

Đáp:_ Không phải. Siêng năng làm việc quấy là phóng dật 

Tâm sở. 

 (Phật  học phổ  thông-Duy  Thức Học Và Nhơn Minh  Luận; 

 HT. Thích Thiện Hoa) 

14  “Bất  thủ  ư  tướng,  như  như  bất  động”:  Ngoài  không  dính 

tướng, trong không động tâm. 

15 “Học vấn chi đạo vô tha, cầu kỳ phóng tâm nhi dĩ”:  Cái đạo 

học vấn không có chi khác bên ngoài, đó chỉ là tìm lại cái tâm đã 

258 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



buông sổng của mình mà thôi – (Cáo Tử thượng); 

16 “Tự chứng phần”: Mỗi thức (Tâm vương) và mỗi Tâm sở đều 

có 4 phần:  

1-  Kiến phần: Phần Năng phân biệt; 

2-  Tướng phần: Phần bị phân biệt, tức là cảnh vật; 

3-  Tự chứng phần: Phần này tự chứng minh cho Kiến phần, 

4-  Chứng  tự  chứng  phần:  Phần  này  chứng  minh  cho  phần  tự 

chứng. 

Trong  bốn  phần  này,  về  phần  thứ  ba  là  Tự  chứng,  không 

những  có  công  năng  chứng  minh  cho  phần  thứ  hai  là  Kiến  phần, 

mà cũng có công năng đặc biệt là trở lại chứng minh phần thứ tư là 

Chứng  tự  chứng  phần.  Bởi  thế  nên  không  cần  phải  có  phần  thứ 

năm . (Duy  thức  học  và  Nhơn  minh  luận  -  Phật  học  Phổ  thông  – 

 HT. Thích Thiện Hoa) 

17  “Bất  dã  phương  tiện,  tự  đắc  tâm  khai”:  Chẳng  cần  phương 

tiện, tự được tâm khai. 

18 “Khứ hậu lai tiên tác chủ công?”: Bát Thức Qui Củ Tụng có 

câu: Thức thứ tám (A Lại Da Thức) chứa các chủng tử của thiện ác 

nghiệp. Khi đầu thai thì đến trước nhất (lai tiên), khi chết là cái rời 

khỏi nhục thân sau cùng (khứ hậu), chính là lúc sinh ra, thì Thức 

Thần thứ tám là A Lại Gia làm chủ. Khi chết Thức Thần này cũng 

làm chủ. Cho nên nói Khứ hậu lai tiên tác Chủ Công. 

19  “Viên  mãn  Bồ  Đề,  quy  vô  sở  đắc”:  Thành  đạo  bồ  đề,  Chẳng 

qua là khôi phục bộ mặt vốn sẵn có của bạn mà thôi. 

259 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



20 “Diệu hữu phi hữu, chân không bất không”: Diệu hữu chẳng 

phải là có, chân không chẳng không, đó là nghĩa Trung Đạo -  (A Di 

 đà kinh sớ sao diễn nghĩa- Chuyển ngữ Bửu Quang Tự Đệ tử Như 

 Hòa) 

21 “Phân biệt diệc phi ý”: Phân biệt cũng không có ý. 

22 “Khả vọng mà bất khả cập”: Chỉ có thể nhìn  (ước vọng) mà 

không thể với tới; 

23 “Nhân khí thường, tắc yêu hưng”: Khí thường là vứt bỏ luân 

thường;  Vứt  bỏ  luân  thường  thì  xã  hội  này  chắc  chắn  là  yêu  ma 

quỷ quái. 

24  “Ứng  sở  tri  lượng”:  Kinh  Lăng  nghiêm  đã  nói:  “Tùy  chúng 

 sanh tâm, ứng sở tri lượng”: Thuận theo tâm chúng sanh, mà  ứng 

hiện phù hợp với khả năng nhận biết của họ. (niemphat.net) 

25 “Vô sở hữu, bất khả đắc”: Chẳng thể đạt được, chẳng thể  có 

được. 

26  “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh, như lộ 

diệc như điện, ưng tác như thị quán”: Tất cả pháp hữu vi, như 

mộng huyễn bào ảnh, như sương cũng như điện, phải quán sát như 

vậy. 

27 “Biến kế chấp”: (Chấp khắp) Vọng chấp phân biệt, so sánh; 

Duy-thức-tông lập ra ba tánh: Biến-kế-chấp, Y-tha-khởi và 

Viên-thành-thật. Y-tha-khởi là các pháp do nhân duyên sanh khởi, 

đứng  địa  vị  trung  tâm.  Trên  Y-tha-khởi  mà  lầm  nhận  có  không, 

đoạn  thường,  sanh  diệt,  quay  cuồng  theo  hiện  tượng  là  Biến-kế-

260 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chấp. Trên Y-tha-khởi mà tiêu diệt những quan niệm ấy, là Viên-

thành-thật. Trong A-lại-da-thức của chúng ta chứa đủ chủng tử mê 

và  ngộ.  Nếu  chúng  ta  hiểu  rõ  nhân,  pháp  như  huyễn,  không  còn 

quay  cuồng  mê  chấp  theo  muôn  tượng,  thì  tâm  thức  lắng  yên, 

phiền não tiêu diệt, lần lần sanh ra giác ngộ. Vậy từ mê đến ngộ chỉ 

là sự thay đổi quan niệm. 

Tất cả chúng sanh mê lầm chấp các pháp thế gian là thật có 

(biến kế sở chấp), nên bị sanh tử luân hồi, sự thật các pháp đều do 

nhân duyên sanh khởi (y tha khởi), in tuồng như có; mà không thật 

có. Chung qui các pháp không ngoài tánh chân thật viên mãn (viên 

thành thật), lúc nào cũng tròn đầy sáng suốt không biến hoại. 

28 “Nhất thiết chư pháp, nhân duyên sở sanh, vô hữu tự tánh, 

đương thể tức không, liễu bất khả đắc”: Hết  thảy  các pháp do 

nhân  duyên  sanh,  chẳng  có  tự  tánh,  ngay  nơi  bản  thể  chính  là 

không, trọn chẳng thể được’. 

Chẳng  những  các  vật  ngoài  thân  chẳng  thể  được,  ngay  cả 

thân thể này cũng chẳng thể được. Chẳng có tâm chiếm lấy, chiếm 

hữu những vật ngoài thân, đối với thân thể cũng chẳng có ý niệm là 

thân ‘của mình’, như vậy thì vấn đề sẽ được giải quyết.  (Tịnh độ 

 Đại  kinh  Khoa  chú  –  Tập  36  –Lần  thứ  4-  Chủ  giáng  lão  phá  sư 

 Tịnh Không) 

29  “Thượng  cúng  chư  Phật,  hạ  hoá  chúng  sanh”:  Trên  cúng 

dường chư Phật, dưới hóa độ chúng sanh. 

30 “Tuy chí chư Phật quốc, tức chúng sanh không”:  

261 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



 Kinh Duy Ma Cật Sở thuyết kinh - Phẩm Văn Thù Sư Lợi 

 Thăm Bệnh Thứ Năm: “Tuy quán chư Phật quốc độ vĩnh tịch như 

 không,  nhi  hiện  chủng  chủng  thanh  tịnh  Phật  độ.  Thị  Bồ  Tát 

 hạnh”  [Việt dịch: Dù quán các cõi Phật tịch diệt như hư không mà 

thị hiện mỗi mỗi trong sạch của cõi Phật là hạnh Bồ Tát]  

 Kinh  Duy  Ma  Cật  Sở  thuyết  kinh  -  Phẩm  Quán  Chúng 

 Sinh Thứ Bẩy:  

“Bấy giờ, Văn Thù hỏi Duy Ma Cật rằng:  

- Bồ Tát nên quán chúng sanh như thế nào? 

Duy Ma Cật nói: 

-  Ví  như  nhà  huyễn  thuật  thấy  người  huyễn  của  mình  hóa 

ra. Bồ Tát nên quán chúng sanh như thế. Như người trí thấy trăng 

trong  nước,  thấy  hình  trong  gương,  như  dương  diệm,  như  tiếng 

vang,  như  mây  giữa  trời.  Cho  đến  những  vật  chẳng  thể  tưởng 

tượng như: lông rùa, sừng thỏ, v.v... Bồ Tát nên quán chúng sanh 

như thế.” 

Văn Thù nói:  

- Nếu Bồ Tát quán như thế làm sao hành việc Từ? 

Duy Ma Cật nói:  

- Bồ Tát quán như thế rồi tự nghĩ rằng: Ta nên vì chúng sanh 

thuyết pháp này.  Ấy tức là hạnh Từ chơn thật. Hạnh Từ tịch diệt vì 

vốn vô sanh. Hạnh Từ chẳng nóng nảy vì vô phiền não. Hạnh Từ bình 

đẳng vì tam thế bình đẳng. Hạnh Từ vô tranh vì vô sở khởi. Hạnh Từ 

bất nhị vì trong ngoài bất hợp. Hạnh Từ chẳng hoại vì vốn là không 

262 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thật. Hạnh Từ kiên cố vì tâm chẳng hoại diệt. Hạnh Từ trong sạch vì 

pháp tánh trong sạch. Hạnh Từ vô biên vì như hư không. Hạnh Từ A 

La Hán vì phá kết tặc phiền não. Hạnh Từ Bồ Tát vì cho chúng sanh 

yên  tâm.  Hạnh  Từ  Như  Lai  vì  đắc  tướng  Như  Như.  Hạnh  Từ  Chư 

Phật vì giác ngộ chúng sanh. Hạnh Từ tự  nhiên vì vô nhân mà đắc. 

Hạnh Từ Bồ Đề vì bình đẳng nhất vị. Hạnh Từ vô đẳng vì đoạn dứt ái 

nhiễm.  Hạnh  Từ  đại  bi  vì  dẫn  dắt  theo  Đại  Thừa.  Hạnh  Từ  chẳng 

nhàm chán vì quán pháp Không -Vô Ngã. Hạnh Từ pháp thí vì chẳng 

luyến tiếc. Hạnh Từ trì giới vì độ người phá giới. Hạnh Từ nhẫn nhục 

vì hộ cho mình và người. Hạnh Từ tinh tấn vì gánh vác chúng sanh. 

Hạnh Từ thiền định vì chẳng thọ thiền vị. Hạnh Từ trí huệ vì vô sở bất 

tri. Hạnh Từ phương tiện vì thị hiện tất cả. Hạnh Từ chẳng ẩn dấu vì 

tâm  trong  sạch  ngay  thẳng.  Hạnh  Từ  thâm  tâm  vì  chẳng  hành  tạp 

nhiễm. Hạnh Từ chẳng dối vì chẳng hư giả. Hạnh Từ an lạc vì khiến 

người được an vui của Phật. Hạnh Từ của Bồ Tát là như thế”.  (Tam 

 Tạng  Pháp  Sư  Cưu  Ma  La  Thập  dịch  từ  Phạn  sang  Hán;  Tỳ  Kheo 

 Thích  Duy  Lực  Dịch  Từ  Hán  Sang  Việt;  Từ  Ân  Thiền  Đường Santa 

 Ana, Hoa Kỳ Xuất Bản 1991).  

31 “Tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”: Hữu tình, vô tình, đồng 

một pháp thân. Hữu tình (động vật) và vô tình (thực vật, khoáng vật, 

hiện tượng) đều từ trong từ tánh hiện ra, có chung một bản thể sáng 

suốt thanh tịnh, nên nói là đồng thành Phật đạo hay đồng viên chủng 

trí cũng thế. Viên là viên mãn, đồng viên chủng trí tức là đồng thời 

thành Phật  (PS. Tịnh Không –Thuyết giảng kinh Địa Tạng); 

263 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



32“Phật  pháp  không  người  nói,  có  trí  cũng  không  thể  hiểu”: 

Phật pháp vô nhân thuyết, tùy trí mạc năng giải. 

33 “Trần thuyết, sát thuyết, vô gián đoạn thuyết”: Chú thích 13 





HỒI HƯỚNG 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc quốc. 

                NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT! 



 Cẩn dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát  tâm  cúng  dường:  Da  giới  “Thuyết  giảng  Phật  Thuyết  Đại 

 Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh  Bình Đẳng  Giác 

 Kinh” - thành tâm cúng dường. 

 

264 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



HOAN NGHÊNH BẠN ĐỌC ẤN TỐNG SÁCH 

(Tải file mềm tại www.niemphatvangsinh.com) 

 

PHẬT DẠY ẤN TỐNG KINH ĐƯỢC MƯỜI CÔNG ĐỨC 

1.  Đã  lỡ  phạm  tội,  nếu  tội  nhẹ  thì  liền  được  tiêu  tan,  nếu  tội 

nặng thì được chuyển thành nhẹ. 

2.  Thường được thiện thần ủng hộ, tránh khỏi  tất cả ôn dịch, 

đao binh, giặc cướp, tù tội, lửa cháy, nước trôi v.v… 

3.  Nhờ chánh pháp mà những kẻ oán thù với mình trong kiếp 

trước được giải thoát nên tránh được sự khổ sở về tội báo 

thù. 

4.  Ác  Quỷ  Dạ  xoa  không  thể  xâm  phạm,  cọp  đói,  rắn  độc 

không hại được. 

5.  Tâm  được  yên  ổn,  ngày  không  có  sự  nguy  hiểm,  đêm 

không có ác mộng, nhan sắc sáng sủa tươi tắn, khí lực dồi 

dào, việc làm tốt, lợi. 

6.  Hết lòng phụng sự chánh pháp, tuy không mong cầu nhưng 

cơm ăn áo mặc tự nhiên đầy đủ, gia đình hòa thuận phước 

thọ miên trường. 

7.  Lời  nói  và việc làm, trời, người  đều hoan hỷ;  đến nơi  nào 

cũng được nhiều người kính mến. 

8.  Nếu ngu si thì chuyển thành trí huệ, bệnh tật chuyển thành 

lành mạnh, nguy hiểm chuyển thành yên ổn, nếu là đàn bà 

sau khi chết sẽ chuyển thành đàn ông. 

9.  Xa  lìa  các  đường  dữ  (địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh),  được 

sanh vào các cõi thiện (người, trời) tướng mạo đoan chánh, 

thông minh, xuất chúng phước lộc hơn người. 

10. Đủ  năng  lực  để  gây  căn  lành  cho  chúng  sanh,  lấy  tâm 

chúng sanh làm ruộng phước và sẽ thâu hoạch được nhiều 

quả tốt. Sanh vào chỗ nào cũng được thấy Phật, nghe pháp; 

265 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 4 



ba thứ trí huệ (Văn, Tư, Tu) mở rộng, chứng được sáu thần 

thông (thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc và 

lậu tận thông) . 



Hòa Thượng Thích Trí Thủ 



266 





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-
Lan-Thu-10-
Tap-031-040






index-127_1.jpg





index-1_1.jpg





index-174_1.jpg





index-81_1.jpg





index-223_1.jpg





